
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE 

ESCOLA DE EDUCAÇÃO FÍSICA E DESPORTOS 

DEPARTAMENTO DE ARTE CORPORAL 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão do Curso 

 (Memorial) 

 

 

ELO: NÓS E OS TAMBORES 

 

 

 

Aedda Mafalda Penha da Silva 

 

Prof. Orientador: Renato Mendonça Barreto da Silva 

 Profª. Co-orientadora: Laís Bernardes Monteiro 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro, 2016 



2 

 

 

Aedda Mafalda Penha da Silva 

 

 

  

ELO: NÓS E OS TAMBORES 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso Apresentado 

como Requisito Parcial à Obtenção do Grau de 

Bacharel em Dança 

Departamento de Arte Corporal 

Escola de Educação Física e Desportos 

Centro de Ciências da Saúde 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 

 

 

Orientador: Renato Mendonça Barreto da Silva  

Co-orientadora: Laís Bernardes Monteiro   

 

 

 

Rio de Janeiro, 2016 

 

 

 

 



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

CENTRO DE CIÊNCIAS DA SAÚDE 

ESCOLA DE EDUCAÇÃO FÍSICA E DESPORTOS 

DEPARTAMENTO DE ARTE CORPORAL 

 

 

 

 

O Trabalho de Conclusão do Curso: ELO: NÓS E OS TAMBORES 
 

elaborado por Aedda Mafalda Penha da Silva e aprovado pelo professor 

responsável pelo R.C.C., professor orientador, professora co-orientadora e 

professor convidado foi aceito pela Escola de Educação Física e Desportos 

como requisito parcial à obtenção do grau de:  

 

BACHAREL EM DANÇA 

PROFESSORES: 

 

 

Orientador: 

  

                    Prof: Renato Mendonça Barreto da Silva  

Co-orientadora: 

  

                          Profª: Laís Bernardes Monteiro 

Convidada: 

  

                    Profª: Maria Alice Monteiro Motta 

 

Responsável pelo R.C.C.: 

  

                                                    Prof: Roberto Eizemberg dos Santos 

  

 

 

Data: 18/01/2016 

 



4 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço aos Orixás por me permitirem passar por esse plano nesse corpo, com 

essa cabeça e à Dona Mafalda (in memorian) por TUDO que sou e construí e por 

tudo que me transmitiu corpo-oralmente. 

Agradeço aos familiares, 

aos amigos, 

ao Colégio Ary Quintella, 

à Creche Municipal Vila dos Mineiros, 

à Companhia Mariocas, 

à Companhia de Aruanda,  

às comadres, 

à Daz8, 

à Lais Bernardes e ao Renato Barreto,  

ao Alexandre Carvalho,  

ao Rammon Costta,  

ao Mestre Amaral, 

à Maria Alice Motta, 

ao Lucio Sanfillipo, 

à Paula Eliane,  

à Heloisa Novaes, 

ao Davi Marques, 

ao Alex Costa, 

à Elizandra Sza, 

ao Rafael Amorim, 

à Marcia Christian, 

ao Robson Soares, 

ao Julius Mack, 

ao Ismar de Souza 

ao Bernardo e a   

à Maria dos Anjos 

por tudo que fizeram para que fosse possível essa conquista. 

 

 

 

 



5 

 

 

EPÍGRAFE 

 

 

Pretinha Saliente 

(Toada) 

Por Aedda Mafalda 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

 

Tem saia de Tambor  

E Jongo Também dançou 

No colo do papai  

Já tocou muito Tambor 

 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

 

Na roda com a mamãe 

Sua saia já girou 

E o povo aqui presente 

Essa pequena encantou 

 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

 

Coração fica apertado  

Quando ela está ausente 

Mas hoje está alegre 

Maria dos Anjos está presente 

 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

Essa pretinha é saliente! 

 



6 

 

 

 

RESUMO 

 

 

ELO: NÓS E OS TAMBORES 

Aedda Mafalda Penha da Silva 

Orientador: Renato Mendonça Barreto da Silva 

Co-orientadora: Laís Bernardes Monteiro 

 

 

ELO: NÓS E OS TAMBORES consiste em um trabalho de conclusão de curso 

para obtenção do grau de Bacharel em Dança. A pesquisa prática em dança 

contemporânea, que tem como estímulo a manifestação popular Tambor de 

Crioula do Maranhão, foi desenvolvida através de pesquisa bibliográfica e de 

campo tipo reflexiva.  

Sendo a parte teórica dividida em dois capítulos: Panorama Histórico e 

Processo de Criação.  O primeiro situa brevemente o leitor sobre em que 

circunstância surge no Brasil a referida dança de umbigada e o último  revela 

como a autora concebeu a ideia para a pesquisa e seus desdobramentos 

considerando as relações entre corpo, dança, memória e afetos. 

ELO emaranha histórias através de vivências, criando um entrelace e 

estabelecendo um diálogo corpo-oral entre essas formas de linguagem 

expressiva. 

 

 

 

 

 

Palavras-chave: 

 
Ancestralidade Dança   Tambor 



7 

 

SUMÁRIO 

 

 

1. INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 08 

2. PANORAMA HISTÓRICO ........................................................................................ 11 

3. PROCESSO DE CRIAÇÃO ...................................................................................... 18 

3.1. CONSTRUÇÃO CÊNICA .................................................................................... 27 

3.2. STORYBOARD ................................................................................................. 32 

3.3. RELATÓRIOS DO PROCESSO .......................................................................... 40 

3.4. DESCRIÇÃO DO ESPETÁCULO ........................................................................ 48 

3.5. RELEASE ......................................................................................................... 49 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS ...................................................................................... 50 

5. REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 51 

6. ANEXOS ................................................................................................................. 53 

6.2. CROQUIS FIGURINO ........................................................................................ 53 

6.4. DIVULGAÇÃO ................................................................................................... 60 

 

  



8 

 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

Em um terreiro de candomblé nasci, fui criada e desde a primeira infância 

vivencio a dança, a transmissão oral de conhecimento, o respeito aos mais velhos, às 

forças da natureza (minha avó materna, Dona Mafalda, Yalorixá me ensinou a 

valorizar tudo aquilo que vem e volta para a terra) e a energia embriagante do círculo 

e me vejo hipnotizada pelo giro das saias. 
 

A relação estabelecida entre eu e a dança se deu, além da vivência no 

candomblé, através do meu tio Silvinho Caim, DJ e dançarino dos bailes de soul na 

década 70 e posteriormente no Colégio Ary Quintella1 onde estudava, que sempre 

realizava festas e eventos com dança, e eu participava muitas vezes com o apoio da 

direção da escola. Cresci, me inseri no mercado de trabalho em áreas administrativas, 

por um período nesta mesma escola, mas sempre que possível criava uma 

oportunidade de sair para dançar. Depois de um tempo apenas trabalhando, resolvi 

prestar vestibular, e então descobri a existência do Curso de Dança na UFRJ. Fui 

aprovada no THE e na discursiva e em 2009 inicia um novo ciclo na minha vida, desta 

vez com a dança contemporânea, um mundo completamente novo, desconhecido e 

diferente de tudo que havia experimentado. Passada a tensão inicial dos primeiros 

períodos, uma atividade chamava minha atenção, a Roda Cultural organizada pela 

Companhia Folclórica do Rio/UFRJ e então meu ciclo em culturas populares, iniciado 

pela vivência familiar no candomblé, é renovado a partir do contato com essas danças. 

Como é impossível aprofundar dentro do ambiente acadêmico os conhecimentos 

transmitidos sobre o assunto, a partir da semente plantada, fui buscar fora da 

faculdade possibilidades de imersão nessas manifestações. 
 

Comecei então a frequentar rodas culturais em diversos locais, participar de 

oficinas e em um desses encontros conheço o Tambor de Crioula do Maranhão, que 

será explicitada no capítulo 3, na Lapa e me apaixono! Inevitavelmente essa paixão 

influencia meus estudos teóricos e práticos dentro da universidade e começa a 

germinar no meu corpo a ideia de aprofundar a pesquisa. 

 
 
 
 
 

                                            
1 Escola de ensino regular da Educação Infantil ao Ensino Médio, situada no bairro Abolição, Zona Norte do Rio 

de Janeiro. Meu vínculo burocrático com a referida instituição, se deu de 1989 à 1998 como discente e de 2004 

à 2011 como funcionária pois o vínculo afetivo nunca foi desfeito.  

 



10 

 

 
 

Durante esse período, minha avó se despede desse plano e paralelamente me 

descubro mãe! Muitos acontecimentos fortes quase me fizeram desistir da pesquisa 

mas felizmente com apoio de amigos e familiares consegui transpor as adversidades 

e em outubro de 2013, eu e Karine Ramos decidimos fazer juntas o Memorial 

(Trabalho de Conclusão de Curso do Bacharelado em Dança da UFRJ) por vários 

motivos. Pela relação de amizade construída durante os anos de curso, por ambas 

estarem vivenciando a experiência da maternidade e pelo fato de terem escolhido 

como estímulo de pesquisa manifestações da cultura popular. Neste momento 

começou a ser gerado ELO, elo entre nós duas, mulheres, mães, amantes da cultura 

popular. Elo entre os estímulos de pesquisa, Jongo e Tambor de Crioula, danças 

circulares de umbigada que com suas particularidades e geografia distantes também 

são entrelaçadas pela forma oral de transmissão trazida pelos africanos que foram 

escravizados (o panorama histórico será esclarecido ao leitor no capítulo 2), pela 

devoção à São Benedito - o santo preto, pelo respeito aos ancestrais, pela preparação 

e aquecimento dos tambores e a expressividade desse corpo brincante. 
 

Este escrito visa relatar o que me moveu e estimulou na elaboração da obra 

coreográfica através de pesquisa bibliográfica, pesquisa de campo tipo reflexiva e 

laboratórios realizados para imersão dos intérpretes no tema tornando a investigação 

mais aprofundada. 
 
ELO: NÓS E OS TAMBORES, parte das experiências no fazer popular dos intérpretes 

criadores, através de seus corpos e vivências visando criar um entrelace e estabelecer 

um diálogo corpo-oral entre essas formas de linguagem expressiva,  abordando as 

relações entre os intérpretes e seus corpos, danças, memórias e afetos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

 

2. PANORAMA HISTÓRICO



12 

 

            Entre os séculos XVIII e XIX foram traficados para vários países, negros de   

diversas partes da África como Guiné, Costa da Mina, Congo e Angola para serem 

escravizados, entretanto 

 

 

O Brasil é o país que por mais tempo e em maior quantidade recebeu 

pessoas escravizadas vindas da África (...) ampla maioria embarcou em 

cidades do litoral da atual Angola. Segundo o historiador Philip Curtin, o 

Brasil recebeu 1.685.200 escravos no século XVIII, dos quais 550.600 

vindos da Costa da Mina e 1.134.600 de Angola. O tráfico angolano 

abastecia principalmente o porto do Rio de Janeiro (...). As capitanias de 

Pernambuco, Maranhão e Pará detinham 20% do tráfico de escravos de 

Angola no fim do século XVIII. (SOUZA, 2009, p.12) 

 

Os recém-chegados eram chamados pelos colonizadores, de boçais, pois não 

falavam e nem entendiam a língua portuguesa e com esses termos os negros eram 

ainda mais inferiorizados. Os que aprendiam português, os costumes e realizavam 

sem resistência as tarefas atribuídas eram os ladinos. E os nascidos aqui, filhos dos 

escravizados, que se comportavam de acordo com as regras impostas e tinham como 

primeira língua o português eram os crioulos. (SOUZA,2009) 
 

Culturalmente trouxeram na bagagem conhecimentos técnicos agrícolas e de 

mineração, práticas religiosas entre outros elementos contudo 

 

O regime de trabalho escravocrata implantado no período colonial 

brasileiro e baseado na mão de obra africana, configura uma complexa 

estrutura de dominação cujos mecanismos básicos tinham a finalidade 

de reprimir, de todas as maneiras e em todos os níveis, as 

manifestações culturais dos dominados. (FERRETI, 2002, p.32) 

 

O atual Maranhão, que até início do século XIX foi Estado separado do Brasil, 

é um dos estados brasileiros que mais recebeu população negra especialmente entre 

1750 e 1850 (FERRETI, 2014)2. Dominados e explorados, os negros eram forçados a 

cultivar hábitos diferentes, suprimindo suas memórias e vivências e impossibilitados 

de praticar seus rituais de origem. Apesar da repressão, da perversidade e 

agressividade dos colonizadores o povo negro retirado de sua terra, demonstrava 

sabedoria ao lidar com os opressores. 

  
 

 

                                            
2 Registro do Tambor de Crioula: Política de Salvaguarda de Bens da Cultura Imaterial no Brasil, 2014. Disponível 

emhttp://www.29rba.abant.org.br/resources/anais/1/1401145554_ARQUIVO_TambordecrioulaII(artigorevisad

o).pdf . Acesso 08/10/2015. 

 

http://www.29rba.abant.org.br/resources/anais/1/1401145554_ARQUIVO_TambordecrioulaII(artigorevisado).pdf
http://www.29rba.abant.org.br/resources/anais/1/1401145554_ARQUIVO_TambordecrioulaII(artigorevisado).pdf


 
 

Concretamente, o ciclo mais longo da economia brasileira é o ciclo 

negreiro que vai de 1550 a 1850. Todos os outros - o do açúcar, do 

tabaco, do ouro e do café - são na realidade, subsídios dependentes do 

ciclo negreiro. (...) A dependência do tráfico negreiro e da escravidão 

também deixou efeitos perversos entre nós. O fato de pilhar durante três 

séculos a mão de obra das aldeias africanas facilitou o extermínio das 

aldeias indígenas, tornadas desnecessárias e gerou entre os senhores 

de engenho, os fazendeiros e o próprio governo uma brutalidade e um 

descompromisso social e político que até hoje caracterizam classes 

dominantes brasileiras. (ALENCASTRO,2009, p.30) 
 
 

Na exploração, mesmo após a Lei Eusébio de Queirós, os africanos eram 

obrigados a realizar os mais diversos serviços utilizando seus conhecimentos tais 

como de moenda nos engenhos, de plantio, cultivo e colheita de cana e de café, 

beneficiando os europeus, física e financeiramente, com a força e resistência do 

corpo negro na realização das atividades citadas (essas mesmas atividades eram 

realizadas pelos indígenas escravizados antes dos africanos). Geralmente esse tipo 

de serviço era exigido dos homens negros enquanto as mulheres negras eram 

obrigadas a limpar, lavar, cozinhar, tecer, colher e servir literalmente às ordens do 

colonizador. 
 

Independente da atividade realizada o negro, da lavoura que tinha pouco 

contato com os senhores ou o da casa grande, vivia na senzala no Brasil colônia 

após a independência foi habitar os cortiços.  Com o trabalho dos escravizados, as 

atividades citadas anteriormente dinamizaram economia principalmente na 

produção de café, desde a derrubada da mata e preparo do solo, o plantio e limpeza 

dos cafezais, a colheita, o tratamento dos grãos e seu acondicionamento em sacos, 

(SOUZA, 2009) na região sudeste, elemento que proporcionou à elite brasileira a 

consolidação das suas riquezas e na produção de açúcar para exportação pela 

região nordeste. 
 

Após horas exaustivas de trabalho, os africanos essencialmente musicais que 

têm por costume uma forma peculiar de celebrar, donde la devoción se expressa a 

través de la música, del canto, de la danza, de mímica (FRIGÉRIO,2011, p.54.) e 

que de acordo com registros do IPHAN,  

originalmente as mulheres eram levadas a dançar em roda, na 

entrada da senzala, desviando a atenção dos senhores e encobrindo o 

fato dos homens estarem praticando cultos religiosos proibidos em seu 

interior. Não há comprovação histórica para nenhuma das teses 

apresentadas, mas sim, indícios que permitiram a construção destas 



14 

 

 

explicações sobre as origens e a forma do Tambor de Crioula no 

Maranhão. (Parecer técnico IPHAN,2007, p.8) 

 

reuniam-se onde: 

 

pelo correr do século XVIII, as autoridades começaram a distinguir 

nessas reuniões à base de danças, cantos e ritmos de percussão o que 

era culto religioso daquilo que constituía apenas ritos da vida social ou 

mera diversão para os escravos, os campos começaram a ser 

delimitados (...) os batuques da área urbana ou da periferia dos núcleos 

povoados da zona rural puderam ganhar, afinal, o caráter oficialmente 

reconhecido de local de diversão. (TINHORÃO, 2008, p.55) 

 

Segundo BATISTA, embora não tendo uma data precisa quanto ao 

surgimento das chamadas danças de umbigada, fontes históricas, bem como 

depoimentos dos mais velhos participantes da brincadeira, apontam para sua 

existência desde os fins século XVII, como um ritual de louvor aos santos e como 

forma de lazer (BATISTA, 2009). FRIGÉRIO afirma que, se pode apreciar claramente 

nas cerimônias religiosas afro-americanas e também na maioria das manifestações 

culturais profanas esse caráter denso, performático e multidimensional. 
 

Essas características afirmadas pelo autor, presentes e marcantes na cultura 

negra, que miscigenada à indígena e ao catolicismo português compõem o mosaico 

da cultura popular brasileira, vem se adaptando e se transformando até hoje. O 

Maranhão é um dos estados brasileiros que, ao meu ver mais exemplifica esse 

mosaico. A Festa do Divino Espírito Santo (referência católica), o Bumba-meu-boi 

seus variados sotaques (referência indígena) e o Tambor de Crioula (referência 

africana).  

Ao meu ver, o Tambor agrega essa miscelânea cultural visto que seu 

padroeiro é São Benedito (herança católica) e a dança de pés no chão e o canto que 

que estabelecem, assim como na cultura africana, uma ligação do dançante à outra 

dimensão (herança indígena). Sendo esse o estímulo-tema de pesquisa do presente 

trabalho, exponho a seguir uma breve ambientação sobre a manifestação. 

 

É importante ressaltar ainda, que o Tambor de Crioula, manifestação 

cultural que vem ganhando destaque e visibilidade em sua trajetória, não 

conta até agora com um volume de pesquisas à altura de sua 

antiguidade, de sua importância e densidade no conjunto das práticas 

culturais de tradição afro-descendente no Maranhão. (Parecer Técnico 

IPHAN, 2007, p.3) 



15 

 

 

 

 

O Tambor de Crioula é uma das inúmeras danças circulares de umbigada 

do folclore brasileiro e o antropólogo Édison Carneiro formula, 

 

uma proposta de classificação das formas de canto e danças folclóricas 

brasileiras derivadas dos batuques, tomando por base a existência entre 

elas de um traço comum de nítida origem crioulo-africana: a umbigada 

(...) sua proposta de identificação da fonte comum do lundu ou baiano, 

do coco, do bambelô, do tambor de crioula, do jongo, do caxambu, do 

bate baú e das várias modalidades do samba de roda baiano e carioca 

(batuque, batucada e partido alto) tem toda procedência (...) derivam 

todas da existência, dentro dos batuques de negros dos três primeiros 

séculos da colonização, de uma sobrevivência africana: a umbigada, 

simbólica das danças rituais. (TINHORÃO, 2008, p.56) 
 
 

A referida manifestação caracteriza-se por ser dançada somente por mulheres, 

 

A rigor podemos dizer que não existe uma indumentária específica para 

se dançar Tambor de Crioula. Sabemos, entretanto que é uma 

característica inerente à mulher negra o gostar de vestir-se bem, com 

suas saias rodadas em cores vivas, anáguas largas, ponteadas com 

renda de almofada, blusas rendadas e decotadas; enfeitam-se com 

flores, colares, pulseiras, torsos coloridos na cabeça, principalmente em 

dias de festa. (MORAES e FERRETTI, 2002, p. 61). 

 
 
 

Segundo SOUZA (2007), a blusa de renda, turbante, joias de ouro(...) faziam 

parte da indumentária das mulheres africanas e afro-descentes no Brasil. Os 

homens, coreiros3 ou tambozeiros, usam calças lisas, blusas estampadas e chapéu 

de palha. Contudo esse figurino é usualmente aderido por grupos em apresentações 

geralmente pagas, nos centros urbanos (em São Luís no Maranhão principalmente 

como atração turística). Considerando que o Tambor de Crioula ocorre muitas vezes 

em pagamento à promessa ao santo preto - Benedito, em casa, no quintal a 

utilização da indumentária completa não é imprescindível, sendo apenas nesse caso 

obrigatório o uso da saia, que ao meu ver e por experiência se torna uma extensão 

do corpo da coreira. BATISTA ressalta que: 

 

                                            
3 O termo coreiro está associado à tocar o couro, fazer o couro gemer, ou seja tirar o som do couro 
batucando. Logo, as mulheres que dançam ao som do batuque dos coreiros são denominadas 
coreiras

 

 



16 

 

 

seja na vida cotidiana ou em um momento ritualístico, assim como na 

arte, (...) neste sentido a coreira do Tambor de Criola se apresenta como 

uma performer cultural, uma artista criadora desta dança e, por isso, 

uma criadora de cultura popular, realizando seqüências de movimentos, 

dilatando seu corpo, voz e sua potência criativa e os apresenta para o 

público. (BATISTA, 2009, p.60) 
 
 
 
 

A música é de acordo com registro do IPHAN, 

 o conjunto instrumental que produz a música no Tambor de 

Crioula inclui básica e obrigatoriamente três tambores de madeira, 

afunilados e escavados, e cobertos com couro em uma das 

extremidades, preso por cravelhas. Além dos tambores, alguns grupos 

utilizam-se também de matracas, bastões de madeira que são percutidos 

aos pares no corpo do tambor maior. A esse conjunto de percussão dá-

se o nome de parelha. (Parecer técnico IPHAN, 2007, p.8) 

 
No livro Mestre Felipe por ele mesmo, organizado por Sergio Costa e Marco 

Aurélio Haikel lançado em São Luís, Seu Felipe como era chamado, crítica o uso das 

matracas: “P’que eu quero vê tambô berrá é na ponta do dedo!” (COSTA e HAIKEL, 

2013, p.118). No meu entendimento, pelas vivências nas rodas o que Seu Felipe 

valorizava era a cadência do Tambor pois o uso das matracas acelera o andamento 

e a brincandeira fica “currida”. 
 

A parelha é composta por três tambores sendo eles: Tambor grande, que é o 

maior e fica preso a cintura do coreiro e é o responsável pelos improvisos 

percussivos; o Meião é o responsável pelo pulso, como o coração e estabelece o 

ritmo básico proporcionando ao Grande os improvisos e Crivador que realiza toques 

rápidos no intervalo do toque do Meião. Estes dois últimos ficam apoiados no chão, 

sobre um pedaço de madeira e os coreiros batucam sentados com os instrumentos 

entre suas pernas. 

O canto se dá de forma responsorial ou seja o cantador (que pode ou não ser 

um dos tambozeiros) puxa uma toada e os brincantes respondem em coro aos 

improvisos de quem puxou a toada. Esses cantos podem ser de: Auto-

apresentação, saudação e cumprimento aos companheiros e à assistência; Auto-

elogio como cantador e brincante; Reverência e homenagem aos seus santos 

protetores; Sátira, descrição de fatos do cotidiano, recordações de situações de 

pessoas e lugares já vivenciados; Recordações amorosas, homenagens as 

mulheres; Desafio entre cantadores e despedidas. (FERRETI, 2002) 
 

 



17 

 

 

Seja em louvor à São Benedito por decorrência de promessa (e nessas rodas 

as coreiras dançam com a imagem do santo, segurando-o junto do peito ou com ele 

apoiado sobre sua cabeça), seja quando uma parelha é batizada ou quando um 

bebê é apresentado à roda (este é embalado no colo pela mãe e por todas coreiras 

presentes, iniciando sempre pelas mais antigas) uma brincadeira de Tambor 

acontece sempre, independente da ocasião ou do motivo, com muita alegria 

mantendo viva e pulsante essa herança ancestral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

 

 

3. PROCESSO DE CRIAÇÃO 

 



19 

 

 

  

Meu ciclo em culturas populares, iniciado pela vivência familiar no 

candomblé, é renovado a partir do contato com a disciplina de Folclore e como não 

era possível aprofundar dentro do ambiente acadêmico, os conhecimentos 

transmitidos sobre jongo, samba de roda, carimbó, pastoril, batuque, caboclinho, 

mineiro pau, coco entre outras, a partir da semente plantada, fui buscar fora da 

faculdade possibilidades de imersão nessas manifestações. O pontapé foi dado pelo 

Professor Alexandre Carvalho4 que apresentou à turma a Roda Mensal do Jongo da 

Lapa5. Comecei a frequentar a roda e em uma das visitas conheço o Tambor de 

Crioula do Maranhão, realizado pela Companhia Mariocas6. Fiquei encantada, foi 

arrebatador e senti que precisava viver o Tambor. Era como um encontro aguardado 

por anos, tamanha foi a identificação com a brincadeira. Participei da oficina 

realizada pelo grupo no SESC MADUREIRA durante três sábados de agosto, em 

2010. Nesse momento tem início meu elo com o Tambor, com a Companhia e com 

o ministrante da oficina Rammon Costta. 

 

Com toda essa vivência e experimentação houve uma transformação 

considerável em minha corporeidade, uma mistura de tudo que meu corpo carregava 

até aquele momento com todo conhecimento recebido com as danças populares. 

                                            
4 Professor do Curso de Bacharelado em Dança da UFRJ, ministra a disciplina de Folclore e coordena 
o Projeto PADE (Projeto Africanidade Dança Educação)

 

 

5 Mais do que um grupo de música, o Jongo da Lapa é um movimento cultural que teve seu início em 

2004, a partir de uma roda realizada em homenagem a Mestre Darcy Monteiro. No seu repertório, 

este grupo trabalha não só com releituras de canções tradicionais das comunidades jongueiras, mas 

também com trabalho autoral que inclusive renova este gênero musical a partir do “jongo-canção”. 

Atualmente o grupo possui três discos gravados: Jongo de Terreiro (2008), Jongo da Lapa (2010) e 

Pontos de Sinhá (2014). As rodas do grupo são realizadas a partir das 22 horas, na última quinta-

feira do mês e estão localizadas sob a parte central dos Arcos da Lapa. Disponível 

emhttps://www.facebook.com/viagemempretoebranco/photos/a.412387452291362.1073741859.237

955896401186/416211591908948/?type=3&theater. Acesso:07/01/2016 

 

6 Fundada em 2002 e dirigida pelos gêmeos maranhenses, Rômullo e Rammon Costta, a Companhia 

Mariocas é formada por maranhenses e cariocas e desde a sua fundação difunde a cultura popular 

maranhense tendo como carro chefe a Tambor de Crioula 

https://www.facebook.com/viagemempretoebranco/photos/a.412387452291362.1073741859.237955896401186/416211591908948/?type=3&theater
https://www.facebook.com/viagemempretoebranco/photos/a.412387452291362.1073741859.237955896401186/416211591908948/?type=3&theater


20 

 

 

Inevitavelmente, esse contato reverberava nos estudos (teóricos e práticos) de 

dança dentro da universidade e toda pesquisa acabava tendo como estímulo algum 

conteúdo da cultura popular. A partir daí começa, intuitivamente, a pesquisa que viria 

se tornar o tema do presente Trabalho de Conclusão de Curso. 

 

A Teoria Fundamentos da Dança foi desenvolvida por Helenita Sá Earp, 

professora emérita da UFRJ, que introduziu o curso de Dança na Escola de 

Educação Física e Desportos. A TFD é interdisciplinar, tendo como eixo norteador a 

exploração dos movimentos básicos do corpo, de forma a potencializar as 

características de cada indivíduo. Segundo Motta, a Teoria apresenta uma tríade de 

ações: os fundamentos, as técnicas e os laboratórios7. Os fundamentos enfocam o 

entendimento teórico dentro de um parâmetro, as técnicas à ampliação do repertório 

de habilidades físicas e nos laboratórios às experimentações e análise dos princípios 

a partir de atravessamentos. Os laboratórios podem ser analíticos-relacionais, de 

improvisação e de roteirização coreográfica. (MOTTA, 2006, p.129). Inseridos na 

teoria estão os Parâmetros da Dança, que são a estrutura teórico-prática a partir dos 

quais a diversificação do movimento corporal pode ser enfocada, didaticamente 

segmentada em Movimento, Espaço, Forma, Dinâmica e Tempo. Dentro do 

Parâmetro Dinâmica é estudado o caráter, delimitado para fins didáticos a partir de 

categorias expressivas de ações/movimentos, divididas em místico, sensual, jocoso 

e dramático. (MOTTA, 2006, p.153) 
 

 Neste sentido, cada intérprete-criador tem a liberdade de desenvolver 

seus próprios métodos de criação e pesquisa de movimento, dialogar com toda e 

qualquer linguagem e a escolhida para esta pesquisa foi a da cultura popular onde 

os brincantes já têm impregnado no corpo naturalmente essas características. 

 

Segundo a denominação vocabular, caráter é o conjunto das 

qualidades (boas ou más) que distinguem alguma coisa. No caso da 

dança, a denominação caráter se faz mais coerente quando dedicada 

ao conjunto de uma obra e, ainda assim, esta coerência demanda uma 

série de padrões estéticos, normas e regras estilísticas preconizadas. 

(...) o caráter que se estabelece num dado movimento/obra dançada 

atende a uma miríade de conjunções, como, por exemplo, a intenção 

impressa pelo dançarino, pelo roteiro da proposta, pela estilização 

formal, pelo cenário, figurinos, iluminação, ambiente escolhido, 

dentre outros. (MOTTA, 2006, p.153) 

                                            
7 Denominados carinhosamente de Tambores de Helenita em referência ao trio percussivo. 



21 

 

 

Embora os caráteres estejam fragmentados didaticamente para fins de 

estudo, observa-se que as ações se relacionam simultaneamente no que se refere 

ao comportamento dos brincantes. Quando as coreiras se preparam para a roda, ao 

mesmo tempo em que há uma sensualidade no ato de se adornarem, há o aspecto 

sagrado pelo próprio ritual de preparação. As qualidades de suas ações atuam 

concomitantemente, de maneira a complementar uma ação em relação à outra e 

todo esse apanhado de características que compõem o vasto mosaico que é a 

manifestação. Da mesma maneira, na Teoria Fundamentos da Dança, os 

parâmetros e todas as suas vertentes compõem o corpo global em toda a sua 

complexidade e inúmeras possibilidades de criação. 

 

 
 

Místico 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referente ou próprio das experiências do misticismo. (FERREIRA, 2005, 

p.557). 
 

Segundo Schechner os rituais são uma forma de as pessoas lembrarem. 

Rituais são memórias em ação, codificadas em ações. Rituais também ajudam 

pessoas (e animais) a lidar com transições difíceis, relações ambivalentes, 

hierarquias e desejos que problematizam, excedem ou violam as normas da vida 

diária. (Schechner, 2012, p.50;51).  Para Batista, 

 



22 

 

 

os rituais são uma forma de fazer as pessoas terem lembranças, são 

memórias emoção, ou seja, invocar um santo, glorificar sua imagem, 

exaltar seu milagre, é uma maneira de rememorar o mito e fazer com 

que ele viva através das práticas sacras destinadas a ele. É importante 

ressaltar, que ao realizar esse ritual sagrado voltado à crença de um 

povo, deparasse muitas vezes com linguagens artísticas, pois estes 

utilizam a música, a dança, o teatro, os figurinos, a maquiagem, tudo a 

serviço de um ritual, e os participantes são transportados do lugar 

comum do dia-a-dia para o espaço do extraordinário, extracotidiano. É 

claro que o termo ritual abre infinitas possibilidades do cotidiano, desde 

o acordar, a escovar os dentes diariamente etc. (BATISTA, 2009, p.57) 

 

 

É muito comum os termos rito, ritual e sagrado serem associados a alguma 

religião, qualquer que seja ela, e não quero com isso discutir religião apenas 

apresentar meu olhar no que diz respeito à preparação dos tambores para uma roda. 

Há um misticismo encantador, no ritual de acender a fogueira, assentar os tambores 

próximo a ela (não muito para não furar o couro), aguardar o tempo de afinação, 

aguçar a audição para saber a hora de levantá-los e formar o que LANGER 

denomina círculo mágico, o reino sagrado que simboliza uma das realidades mais 

importantes na vida dos homens primitivos (LANGER, 1980, p. 200). 

Minha reflexão acerca do misticismo na TFD também se dá pela progressão 

das ações/movimentos corporais ou não, que antecedem a formação do círculo 

propriamente dito. Vejo toda sucessividade e simultaneidade, presentes no 

Parâmetro Movimento nesse ritual de formação da roda. A roda, o círculo, a aliança 

são signos importantes para mim. A roda da saia que gira e me encanta desde a 

primeira infância, o círculo de amizade e amor construído no decorrer da graduação 

e as alianças afetivas, umas feitas outras desfeitas, que compõem minha trajetória. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



23 

 

 

 

 

 

 

Sensual 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Adjetivo comum de dois gêneros “relativo aos sentidos; que tem ou denota 

sensualidade”. Sentidos, “conjunto das funções orgânicas que buscam o prazer 

sensual”. Sensualidade, “intenso prazer sexual, lubricidade, luxúria”. (FERREIRA, 

2005 p.733) 
 

A sociedade em geral tem o hábito de associar o sensual ao sexual e as 

definições acima confirmam a afirmativa. Contudo para ser/estar sensual não é 

preciso estar despido ou ter ações vulgares. A sensualidade é um estado que pode 

e deve ser acessado por qualquer pessoa (até crianças). O artista cênico pode/deve 

manipular esse estado através da respiração, do olhar, da atitude corporal e 

principalmente do despudor.  Ser/estar sensual não é vergonhoso, impuro, sujo 

principalmente quando se trata da cultura africana, mas a sociedade ocidental que 

vivemos, por conta de fatores históricos, familiares, religiosos impostos pelos 

colonizadores europeus negativam esse estado que na verdade é divertido e 

prazeroso. 



24 

 

 

O tambor é um ritual de fertilidade da terra, (...) Se é um ritual de 

fertilidade é também um ritual sagrado. O tambor hoje está mais para a 

sensualidade (...) a sensualidade que eu vejo no tambor é da alegria da 

gente ser mulher, a mulher tem um papel fundamental na vida, ela que 

é a mãe, ela que dá o desejo e quanto mais a mulher é fogosa e quente, 

mais o tambor vai ficar quente. Quem anima o tambor é a mulher. Se 

não tiver a mulher não tem tambor, então é necessário, faz parte do 

ritual a sensualidade. (BATISTA, 2009, p.81) 
 
 

Assim que comecei a brincar Tambor na Companhia Mariocas, como coreira 

nova ainda sem muita experiência fui apelidada de “coreira cabaço” pois segundo 

BATISTA uma coreira que desde criança dança no Tambor, tem uma maleabilidade 

e uma desenvoltura na roda bem maior do que aquela que teve contato apenas na 

fase adulta (BATISTA, 2009, p.61) logo eu não esquentava Tambor nenhum. 

Algumas brincantes entravam na roda de forma mais branda como a chama da vela 

e outras já como fogueira em brasa. Eu, com o passar do tempo, fui adquirindo 

experiência, observando as coreiras mais antigas e construí  minha performance 

mesclando essas formas. Entro como chama branda e depois me transformo em 

fogueira em brasa, com isso fui me tornando aos poucos uma “coreira saliente” 

dessas que jogam a saia na cara do coreiro, que o penetra com olhar e o chama 

ondulando o quadril nesse jogo sens-sexual que se estabelece entre os brincantes. 

Esse fator fica ainda mais evidente com a imagem do Tambor Grande acinturado em 

riste no coreiro, dando alusão ao falo que em oposição ao ventre ondulante da 

coreira representam a fertilidade e renovação presentes na cultura africana. 

 

o corpo grotesco é um corpo em movimento. ele jamais está pronto nem 

acabado: está sempre em estado de construção, de criação, e ele 

mesmo constrói outro corpo; além disso, esse corpo absorve o mundo 

e é absorvido por ele (...) Por isso o papel essencial é entregue no corpo 

grostesco àquelas partes e lugares, onde se ultrapassa, atravessa os 

seus próprios limites, põe em campo um outro (ou segundo) corpo: o 

ventre e o falo; essas são as partes do corpo que constituem o objeto 

predileto de um exagero positivo, de uma hiperbolização. (BAKHTIN, 

2008, p.277)  

 

 
 
 
 
 
 
 



25 

 

 

 
 
 
 
 

 Jocoso 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Alegria, sorriso, divertimento, brincadeira, brincante! Mas ser brincante é 

coisa séria. E por que não trabalhar brincando? O bom humor aumenta a 

produtividade de qualquer indivíduo. E a fé? Na cultura africana, as cerimônias em 

sua maioria são cantadas, dançadas e tem a presença do sorriso. Conforme afirma 

Bakhtin, no folclore dos povos primitivos encontra-se, paralelamente aos cultos 

sérios (...), a existência de cultos cômicos, que convertiam as divindades em objetos 

de burla e blasfêmia (“riso ritual”). (BAKHTIN, 2008, p.5)  

A partir dos estudos na TFD, uma das formas que o interprete-criador pode 

acessar essa categoria expressiva é através de variações de dinâmica na execução 

do movimento corporal e que complemento esta reflexão a seguir: 

 

No realismo grotesco (isto é, no sistema de imagens da cultura 

cômica popular), o princípio material e corporal aparece sob a forma 

universal, festiva e utópica: cósmico popular), o princípio material e 

corporal aparece sob a forma universal, festiva e utópica. O cósmico, o 



26 

 

 

social e o corporal e são ligados indissoluvelmente numa totalidade viva 

e indivisível. É um conjunto alegre e benfazejo. (BAKHTIN, 2008, p.17) 

Já no Tambor de Crioula essa associação fica a cargo das toadas de sátira, 

do deboche exagerado, do prazer em “arremedar” (ironizar) como se diz no 

Maranhão os parceiros de brincadeira. Que sempre é finalizada com energia 

revigorante e alegre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



27 

 

 

 
 
 
 

3.1. CONSTRUÇÃO CÊNICA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



28 

 

 

Desde que decidimos gerar juntas esse memorial, nos encontramos 

acompanhadas por nossas crias, algumas vezes no Fundão outras na casa da 

Karine e graças ao advento da tecnologia sempre nos encontrávamos virtualmente. 

O fato de ambas estarem vivenciando a experiência da maternidade e de terem 

escolhido como estímulo de pesquisa manifestações da cultura popular facilitou 

muito nossa vida pois as ideias se complementavam. Começa a ser gerado ELO, elo 

entre nós duas, mulheres, mães, amantes da cultura popular. Elo entre os estímulos 

de pesquisa, Jongo e Tambor de Crioula. O entusiasmo com a pesquisa era tamanho 

que no primeiro dia já tínhamos pensado em intérpretes, roteiro de cena e 

iluminação. A seguir o roteiro que desde que foi criado não precisou de alteração. 

 

 

CENA 1: LABUTA 

  

Essa cena representa historicamente a chegada e as condições de vida dos 

negros escravizados no Brasil. Aborda o trabalho exaustivo a que eram submetidos 

e como faziam para amenizar as dores, angústias e incertezas desde que foram 

extraídos de suas terras.  

 

 

CENA 2: ESCAVAÇÃO  

 

Rito de passagem. Representa a árvore e suas transformações desde a 

germinação, crescimento, maturidade, reprodução e interferências. 

Neste solo coreográfico, a intérprete mostra com toda sua potência a metamorfose 

sofrida pela madeira ao virar tambor e os atravessamentos que este proporciona aos 

que o escutam. 

 

 

CENA 3: ELO 

 

Mandala, a importância do círculo, o hipnotismo causado pelo giro das saias, o poder 

que a roda tem de me transporta para outra dimensão. A partir do mergulho nela me 



29 

 

 

transporto e me transformo na primeira parte do duo para então poder partilhar desse 

afetamento com Karine e a partir daí a raiz dos nossos caminhos se entrelaçam em 

toque, olhar e cumplicidade. 

 

CENA 4:  PÉS 

 

Festa, celebração, alegria, enraizamento, transição, partilha. Todos esses elementos 

estão presentes nessa cena, que como num túnel, liga ancestralidade e 

contemporaneidade. Através dos pés me ligo à terra, recebo dela sua energia, me 

conecto com a origem e o destino. 

 

CENA 5: VESTIMENTA 

 

Preparação da mulher para a roda, o ritual de embelezamento. Ela escolhe a saia 

mais bela para se embriagar na magia do círculo com outros corpos dançantes. Além 

do aspecto sagrado da preparação, a intérprete diz uma poesia, ela transite 

oralmente ao expectador, Corpos e Afetos, um texto composto a partir de nossas 

histórias entrelaçadas e gentilmente cedida por Lucio Sanfillipo. 

 

 

São corpos que bailam ao som de alma 
E almas que dançam ao som de histórias 

Que falam de mitos de fé e luta 
Que guardam, recontam nossas memórias 

 
São redes de dedos que pescam sonhos 

Cirandas tecidas de graça e glória 
São pungas de Alcântara, pés de Santo Amaro 

Cafés que o Vale amassa na Serrinha 
 

São toques de pele de gente e atabaque 
Afetos trançados, sorrisos, lembranças 

São mãos em correntes, suor, resistência 
Gestos lapidados por nossas andanças 

 
São saias que giram, são dias, são noites 

Inverno, verão, outono, primavera 
São flores, são frutos, rezas, movimento 
Mãe que cuida e embala o filho que gera 

 



30 

 

 

É terra fecunda, é sol que dá norte 
Sembas, umbigadas de centro de roda 
Da vida que soa, retumba, chacoalha 
Coração que vibra de dentro pra fora 

 
São palmas que dão tom de comunidade 

 
De cores, de troca, de celebração 
É festa de povo, de santa energia 

É povo que encanta em forma de oração 

 

 

 

 

CENA 6: EMBRIAGUEZ 

 

Partilhar, sorrir, brincar de roda, brincar em roda. Essa cena evidencia o corpo que 

brinca e abraça com o umbigo. Que troca energia com olhar, que se vê no outro e o 

outro se vê em você. 

Quando participo de uma roda de Tambor de Crioula, a partir do 

momento em que coloco a saia, sinto-me tocada de imediato pela 

espontaneidade que essa manifestação me veste, pelo ritmo que 

permite bater o pé no chão de forma firme, rodeada de uma mistura de 

movimentos e cantos que atravessa o meu cotidiano, me lançando a um 

lugar especial que a arte proporciona, embora tendo consciência da 

minha presença enquanto pessoa e não personagem, ainda assim me 

sinto afastada do meu cotidiano. Esse é um momento a serviço de uma 

outra realidade, naqueles minutos surge uma energia diferente da que 

utilizo costumeiramente. Estar em frente da parelha, dançar para o 

tambor grande, me transporta para um lugar diferente e distante do 

habitual, a prontidão corpórea é outra, é como representar a mim 

mesma, ou a coreira que vive em mim, onde faço com que a mesma 

saia do recanto onde está guardada e se liberte exprimindo a alegria. 

(BATISTA,2009, p.77) 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 

CENA 7: AS CRIANÇAS 

 

 
Essa cena é carregada de sentimentos pois dançamos nossas vidas. Estamos ali, 

Karine e eu, não interpretando mas vivendo e transmitindo corpo-oralmente às 

nossas crias nosso carinho, atenção, amor e dedicação.  

Cantar e compor não são habilidades bem desenvolvidas mas Dona Maria me deu 

a inspiração para compor. Fechar o espetáculo, retratando o ELO entre nós e os 

tambores, depois de todos os ritos, transformações, privações e conquistas que 

passamos juntas é o nosso ritual de passagem. Esse momento é especial por estar 

em companhia da parceira de cena e das crianças que vieram para nos alegrar, nos 

melhorar e nos preparar para outro ciclo. 



32 

 

 

3.2. STORYBOARD 

 

 



33 

 

 

CENA 1: 

 

 

 

 

CENA 2:  

 

 



34 

 

 

CENA 3: 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

 

CENA 4: 

 

 

 

 



36 

 

 

 

 

 

 

CENA 5: 

 



37 

 

 

CENA 6: 

 

 

 

 

 

 

 



38 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 

 

 

 

 

CENA 7: 

 

 

 

 



40 

 

 

3.3. RELATÓRIOS DO PROCESSO  

 

Camila Honorio 

 

 

A dança, para Helenita, potencializa a vida. No decorrer da criação do Elo isso 

fica muito claro quando vemos a própria vida entrando na cena. Não acontece aqui 

uma representação de opiniões, ou de acontecimentos, mas é a própria vida sendo 

dançada, as experiências que nos fizeram ser sujeito e também ser coletivo. É a vida 

sendo celebrada, as surpresas que ela nos trouxe sendo exaltadas e agradecidas. É 

a memória não apenas de uma ancestralidade tão antiga, mas principalmente de um 

presente que nos afeta em todo tempo. A vida então, se esgarça diante de nós, e se 

potencializa porque a vemos melhor, ouvimos melhor, sentimos melhor a própria vida 

em nossos corpos. E para o espectador, como eu, a vida salta da cena, como se ela 

pulasse do palco direto para o meu colo, penetrando em minha pele até chegar em 

meu coração, afetando, emocionando, gerando lágrimas e sorrisos, revelando a 

beleza da vida, da arte, da amizade, da dança, do ciclo da vida, do nascimento, do 

gerar, enfim... do Elo que nos liga e religa todos os dias em meio a esse mundo tão 

individualista prevejo uma humanidade melhor! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

 

 

Cena 2 - Cena da Escavação do Tambor 

Por Gizele Alves 

Objetivo da Cena: 

Esta cena tem a intenção de mostrar através de um solo coreográfico o processo de 

transformação da madeira de árvore em tambor, instrumento sagrado nas duas 

manifestações. 

 

Leitura da Cena: 

O corpo é o próprio tambor sendo escavado. Neste sentido, todas as transformações 

que o tambor sofre, foram associadas ao corpo em transformação. 

Corpo e tambor são parentes; oriundos da mesma matéria de origem que é a terra. 

A terra aqui é entendida como um grande útero capaz de acumular todos os 

elementos necessários para fazer germinar os grãos que darão frutos. Em 

contrapartida, este é o mesmo útero que receberá de volta os mesmos frutos, quando 

estes não forem mais capazes de alimentar, servindo assim, de nutrientes para 

outros grãos germinarem. Trata-se de um ciclo de renovação não apenas da matéria, 

mas da energia vital. 

A transformação da madeira em tambor é como este grande ciclo que se renova. 

 

Roteiro 

Defini o roteiro em ações do ciclo de transformação da forma. Neste sentido, temos: 

 

 

Concentrar 

Neste momento, associo a matéria-prima (madeira bruta) a uma semente, cuja 

energia esta potencializada em um único ponto. Por isso que, neste momento, 

utilizei a respiração, entendida aqui como o impulso inicial para a vida, a forma. 

A caixa torácica é onde está contida a energia inicial: a respiração. Momento 

associado ao nascimento. 

 

 

 



42 

 

 

Vibrar 

A partir deste pequeno ponto a energia inicial começa a se expandir 

gradualmente e a semente começa a se expandir, ganhando a forma de uma 

árvore com as raízes fincadas do solo. Associo este momento com o crescimento 

de uma criança que tem como base os pais e a família. 

 

      Desmembrar 

Aqui é onde o corpo gradualmente vai tomando outros referenciais para a 

construção da sua forma. É como se o corpo passasse de uma existência 

generalizada para uma existência individual. Momento que o corpo muda de 

referencial no espaço e passa das costas para a frente. O rosto se revela como 

uma maneira de expressar essa passagem de estado do ser. Arvore adulta. 

 

       Reorganizar 

Assim como o corpo se reorganiza no espaço pela relação com o meio, as arvores 

também mudam de forma, seja por interferências naturais ou do homem. É uma 

maneira de reexistir. Aqui as mudanças de formas do corpo foram associadas a 

interferência humana de escavação da madeira para transforma-la em tambor. 

  

      Renovar 

Último estágio onde o corpo/madeira se converte em outra forma: a do tambor. A 

energia é invocada de maneira consciente, através do toque do instrumento. É 

como se fosse o auge da maturidade da forma, quando a partir do toque a energia 

de expande e alcança outros níveis de existência; como se unisse essa energia 

já amadurecida às outras que já passaram pelo mesmo processo. Assim o elo 

com a energia ancestral se estabelece. 

 

 

 

 



43 

 

 

 

Valéria Oliveira 

 

 

Intérpretação: 

 

 

“Integrar o corpo dançante deste memorial me permite afirmar o elo entre corpo 

(grupo) e os tambores; fortalecidos pela essência da ancestralidade que resguarda 

o jongo e o tambor de crioula, manifestações populares fundamentais para nosso 

caminhar juntos, enquanto grupo que compartilha dos mesmos encantos.  

Participar da cena que traz a poesia como norte seguida da essência do elo; energia 

que contagia; do branco adentrando no tom terra, corpo que gira na roda traçando 

em círculo memória dos nossos ancestrais; que ao mesmo tempo finca pé na terra 

no amalgamar dos laços e nossos afetos; corpos unidos e quais fogueira aquece e 

afina a pele dos tambores, fagulhas saltam inesperadamente da lenha a queimar e 

na espécie de afeto ardente em brasa se torna fino e refinado o som da pele.    

Tudo isto nos dá o privilégio de sentir arrepios de emoção, uma união que não se faz 

entre coisas separadas, mas como elo fusão de essências do uno, como a essência 

do círculo ou da mandala, que não tem começo e nem fim, mas, uma energia 

circulante e continua, que visita todos as esferas, lados, periferias, centro, 

extremidades.  

Salve, Salve, Elo – nós e os tambores.” 



44 

 

 

Genilson Leite 

 

“Ao ser convidado para participar do projeto de memorial “Elos Nós e o 

Tambor”, fiquei refletindo sobre as possibilidades de interpretação de cada palavra 

que estruturava o título/tema do projeto para assim conseguir decifrar, rearranjar, 

reorganizar as palavras até esgotar as possibilidades. Assim, achei: 

Elo: s.m. Designação de cada uma das argolas que formam uma 
corrente.Figurado. União ou relação construída entre pessoas ou coisas; 
conexão.Botânica. Ligação que une uma planta a outra; gavinha. 
Nós: pron. Designa as pessoas do discurso, neste caso, quem fala (eu) e 
outra(s) pessoa(s); pode funcionar como sujeito (nós voltamos. Ou até Nó: 
s.m. Enlaçamento de fios, de linhas, de cordas, de cordões, fazendo com 
que suas extremidades passem uma pela outra,... 
Tambor: s.m. Música. Caixa cilíndrica, com fundos de pele esticada, sobre 
os quais se bate com baquetas. 

 

“Nós Elos e o Tambor”, “Elos e o Tambor Nós”, “e o tambor Elos Nós”, “e o 

Tambor Nós Elos” esse jogo combinatório que inicialmente aparenta ser bobo, 

desnecessário e despretensioso me revelou, me confirmou o que eu já sabia. 

As palavras se encontraram, para unidas tentar contemplar a paixão que os 

encontros proporcionados pelo toque do tambor, que representou e representa  em 

nossas vidas, sim Nós, encontramos, nos perdemos, amamos, brigamos, nos 

apaixonamos, nos conquistamos embalados pelo som do tambor. Tambor que 

deixou frutos levou mágoas, promove conquistas e reconquista consolidou elos.  

Toda essa relação refletiu no processo criativo e todas as terças-feiras que 

saía de casa para vir aos ensaios sabia que iria participar de um processo que preferi 

nomear como “cumplicidade do paria”. Sim, desenvolver um memorial é como gerar 

um filho, degustamos de diferentes sensações e sentimentos. Porém, as mães de 

primeira viagem em nenhum momento demonstraram desejo de abortar, abandonar 

a cria que lentamente se desenvolvia em nossos ventres, hora em uma discussão, 

briga e outras em um sorriso ou abraço confortante que deixava claro a intenção de 

gestar e criar essa criança juntos. 

Elos também nos exigiu amadurecimento para encarar as dificuldades e, 

nesses momentos o diálogo foi de grande importância para a compreensão de que 

aquele obstáculo que aparentava ser intransponível era apenas mais um e que “Nós” 



45 

 

 

munidos ligados por “Elos” que nos união ao “Tambor” (não necessariamente nessa 

ordem), contornaríamos se quaisquer dificuldades. 

Cada laboratório representou/representa o entrelaçar das cordas em “nós”, 

fortalecendo e consolidando os Elos em nós. O carinho e a segurança com que as 

atividades foram conduzidas permitia com que sentisse que esse filho também é 

nosso, apenas está sendo gerado em outros ventres. A minúcia, clareza e delicadeza 

são marcas dessa gestação, empenho em lapidar e ser lapidada refletiu a humildade 

e simplicidade com que nós nos portamos no intuito de gerar irmandade entre 

irmãos. 

Procurei nos tum tum do tambor os segredos e mistérios que propagavam tal 

consolidação entre os “Nós”, “Elos” que não se rompiam, não se rompiam pela 

relação de interepresentou/representou/representa. Eis que surge a compreensão a 

força do tum tum desse elo. É do tambor é do coração.” 

 



46 

 

 

Rafael Amorim 

Figurino 

 

“Foi preciso imergir no universo do Jongo, do Tambor de Crioula e nas danças de 

matizes africanas para transformar este conteúdo – em sua maioria me passado 

através da vivência dos intérpretes do espetáculo – em figurino para dança.  

Durante o processo de criação, precisei abrir mão do que pareceria óbvio dentro do 

universo das danças com tambores para que pudesse traçar uma poética própria: o 

desafio foi construir no vestuário signos que auxiliassem a narrativa do espetáculo, 

criando desta forma uma única linguagem entre corpo (movimento) e roupa. 

A escolha desses signos; como as cores, caimentos, rendas, pareceu não ser 

restritamente minha ou dos intérpretes, mas da energia que era transmitida durante 

os ensaios. O aspecto ritualístico dançante em ELO proporcionou um grande 

entendimento para a decupagem de cada cena, e no fim os croquis já estavam 

prontos e vestidos com o que me pareceu pensado há anos. 

Participar deste processo não só me proporcionou caminhar dentro da produção 

criativa de figurinos, mas direcionou meu olhar para a importância que precisa ser 

dada neste encontro de diversos meios dentro da universidade. Estar inserido não 

só no campo da dança, mas na vivência de seus alunos, se faz necessário para que 

o meio acadêmico torne-se homogêneo e sem qualquer resquício desta falsa 

supremacia que envolve o imaginário de muitos cursos. Participar deste projeto me 

possibilitou enxergar novos horizontes para além dos muros da Escola de Belas 

Artes e atestar que não houve nome melhor para lhe ser dado: ELO trata exatamente 

sobre isto.” 



47 

 

 

Elizandra Sza 

Trilha 

 

 

“Minha função no memorial consistiu em criar a trilha sonora. 

Comecei o processo pesquisando sobre o tema do trabalho para ter uma vaga noção 

de como seria a composição. As ideias musicais foram ficando mais claras a partir 

do momento em que Karine e Aedda me falaram mais sobre o trabalho e fui vendo 

partes da coreografia.  

 

A composição musical foi feita de modo colaborativo, pois recebi direcionamentos 

pontuais durante a criação das músicas.  

Compor para dança é diferente. Você compõe dançando e imaginando a 

movimentação na sua cabeça. A música não fica pronta à partir do momento em que 

você termina de compô-la. A música só estará finalizada quando o bailarino a estiver 

dançando. A partir desse momento música e dança se transformam em uma só 

coisa. Não é o bailarino que leva a música, nem a música que leva o bailarino. Tudo 

é uno.” 



48 

 

 

3.4. DESCRIÇÃO DO ESPETÁCULO 

 

ELO: NÓS E OS TAMBORES é um espetáculo de Dança Contemporânea que 

propõe um diálogo entre o fazer artístico e as danças populares brasileiras. Sua 

proposta está baseada na investigação das inúmeras possibilidades de discurso 

sobre as Manifestações Folclóricas Jongo e Tambor de Crioula, relacionando o saber 

popular (não acadêmico) aos estudos sobre a dança. 

ELO, parte das experiências no fazer popular dos intérpretes criadores, através de 

seus corpos e vivências, aprofundando-as para criar um entrelace. Estabelece um 

diálogo corpo-oral entre essas formas de linguagem expressiva, abordando como 

tema as relações entre o sagrado, o jocoso e o profano. 



49 

 

 

3.5. REALESE 

 

 

A raiz dos caminhos que traçamos. 

A grande Mandala da vida. O infinito ciclo. 

Elo, porque liga, comunica e relaciona 

Nossos Tambores... 

Tambores do Jongo e do Tambor de Crioula 

Memória, vivência, ancestralidade, 

Cronologia! 

Respeito ao tempo, aos lugares e energias. 

Elo ritualístico, sagrado, brincante com seus risos e sensualidade. 

O entrelace dos tambores que habitam em nós! 



50 

 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Sempre gostei muito de dançar, qualquer ritmo, sozinha acompanhada, o 

prazer dessa prática é imensurável. Ouvi algumas: “Nossa você dança tão bem! Faz 

parecer que é tão fácil mas eu não consigo!”. Pois bem, dançar não é fácil! Não 

mesmo. E como muitas vezes Maria Alice Motta proferiu em suas aulas durante o 

curso: “Quer moleza? Vai fazer medicina!”. 

Para ser um profissional de excelência, em qualquer área de atuação, é 

necessário dedicação contudo a dança exige do corpo dançante um esforço hercúleo 

visto que deve-se obter conhecimentos (fundamentos), exercícios (práticas) e 

experimentações (laboratórios) acerca do tema escolhido para pesquisar. Logo, o 

dançante é um profissional poli-habilidoso. 

E precisei desenvolver habilidades, corporais e afetivas, para chegar ao final 

desse longo ciclo que foi minha graduação. Sempre tive problemas com giros, 

adorava mas não conseguia e essa habilidade foi fortalecida, na Escola de Mestre 

Sala e Porta-Bandeira Mestre Dionísio, onde fiz estágio obrigatório com a orientação 

de Magda Dionísio e com o Tambor de Crioula, quando me tornei coreira saliente. 

Hoje, giro sem medo. Outra coisa, que aprendi também com Maria Alice Motta ou só 

Alice, como carinhosamente ela gosta de ser chamada, é que o planejamento deve 

ser flexível. Muito flexível. E a maternidade só veio para fundamentar a fala dela. 

Essa foi outra habilidade desenvolvida e que foi útil em muitos momentos em que, 

Eu e Karine pensávamos uma coisa sobre ensaio, e eu não conseguia chegar por 

conta do trabalho ou acontecia algo com as crianças enfim. Flexibilizar foi 

imprescindível. 

Ser submetida a esse rito de passagem, que é a conclusão de um ciclo árduo 

mas importantíssimo para mim, depois de ter me despedido de Dona Mafalda e ter 

recebido Dona Maria me fez lembrar de um cartão que recebi no Anjo Oculto da 

creche em que trabalho: “Muitas pessoas devem a grandeza de suas vidas aos 

problemas e obstáculos que tiveram que vencer” 

Dançar não é fácil mas eu consigo! 

 

 



51 

 

 

5. REFERÊNCIAS 

  

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. (Com quantos escravos se constrói um país? O Brasil 

não era viável sem Angola). In. Luciano Figueiredo (org.). Raízes africanas. Rio de 

Janeiro: Sabin, 2009. p.26 

 

ARAUJO, Kelly Cristina. Áfricas no Brasil. São Paulo. Editora Scipione, 2003 

 

BATISTA, Cássia Rejane Pires. A coreira do tambor de criola do Maranhão: 

performance e jogo -  Rio de Janeiro. Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) - 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro - UNIRIO, Programa de Pós-

Graduação em Artes Cênicas – PPGAC. 2009 

 

BAKHTIN, Mikhail Mikailovich. A cultura popular na Idade Média e no 

Renascimento: o contexto de François Rabelais / Mikhail Bakhtin: tradução de Yara 

Frateschi Vieira. – São paul: Hucitec: Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2008. 

COSTA, Sergio; HAIKEL, Marco Aurelio. Mestre Felipe por ele mesmo: quero vê 

tambô berrá é na ponta do dedo. São Luís: Associação Folclórica e Cultural 

Tambor de Crioula União de São Benedito, 2013. 

 

FERREIRA, Aurélio Buarque de. Miniaurelio: o dicionário da língua portuguesa. 

Curitiba: Positivo, 2005. 

 

FERRETTI, Sergio (org.). Tambor de Crioula: Ritual e espetáculo. São Luís: 

Comissão Maranhense de Folclore, 2002. 

 

FRIGERIO, Alejandro. Artes negras: Uma perspectiva afrocéntrica. O Percevejo. 

Ano 11, 2003, Nº12: 51 a 67 

 

LANGER, Susanne, K. Sentimento e Forma. 1. Ed. São Paulo. Perspectiva, 1980. 

 



52 

 

 

LIGIÉRO, Zeca. Performances procissionais afro-brasileiras. O Percevejo. Ano 

11, 2003 Nº12: 84 a 98 

 

MOTTA, Maria Alice Monteiro. Teoria Fundamentos da Dança: uma abordagem 

epistemológica à luz da Teoria das Estranhezas. Niterói: Dissertação Mestrado 

em Ciências da Arte – Instituto de Arte e Comunicação Social, Universidade Federal 

Fluminense, 2006. 

 

SCHECHNER, Richard. Performance e Antropologia Seleção de Ensaios. In 

Zeca Ligiero (org) Rio de Janeiro. Mauad, 2012. 

 

SOUZA, Marina de Mello e. África e Brasil africano. 2. Ed. São Paulo. Editora Ática, 

2007.  

 

SOUZA, Mônica Lima e. (Venho de Angola: do vocabulário aos costumes, a 

identidade brasileira tem origem no outro lado do Atlântico). In. Luciano Figueiredo 

(org.). Raízes africanas. Rio de Janeiro: Sabin, 2009. p.11 

 

TINHORÃO, José Ramos. Os sons dos negros no Brasil. São Paulo. Editora 34, 

2008. 

 

 

   

 

 

 
 

 

 

 

 



53 

 

 

6. ANEXOS 

 

6.2. CROQUIS FIGURINOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 1  - Aedda 



54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 1 - Karine 

 

 

 



55 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 1 - Genilson  



56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 2 - Gizele 

 

 



57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 3 - Aedda e Karine 

 



58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 5 e 6 -  Valéria 

 

 

 



59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cena 6 – Aedda, Genilson, Gizele, Karine e Juliana 

 

 



60 

 

 

6.4 MATERIAL DE DIVULGAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Logomarca desenvolvida por Paula Eliane 

 

 

 

 

 



61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Folder virtual desenvolvido por Paula Eliane 



62 

 

 

FICHA DE AVALIAÇÃO DO TCC – EEFD/UFRJ 

Formato do TCC:  Monografia (    )  ou  Artigo  (     ) 

Aluna: Aedda Mafalda Penha da Silva                          DRE: 109035508 

CRITÉRIOS DE AVALIAÇÃO Professor Orientador 
Professor 

Convidado 

1. Impressão geral: (1,5 pontos) Aluno 1 Aluno 2  

a) O trabalho contribui para a área, apresenta uma 
forma produtiva de conhecimento? 

   

b) Nota-se, no trabalho, a capacidade/elaboração 
crítica dos alunos? 

   

c) Os alunos se envolveram no processo de 
elaboração do trabalho? Demonstraram 
organização e independência intelectual? 

   

 

d) O trabalho está bem encadeado?    

NOTA 1 =    

2. Formatação, organização, redação: (1,5 
pontos) 

   

a) Os critérios básicos de formatação foram 
seguidos?  

   

b) A redação é clara e organizada, inclusive as 
citações? 

   

c) As referências são adequadas e atuais?    

NOTA 2 =    

3. Conteúdo: (7 pontos)    

a) A Introdução apresenta claramente os elementos 
básicos? 

   

b) A Fundamentação Teórica é coerente, consistente 
e atual? 

   

c) Os procedimentos metodológicos são adequados e 
estão claramente descritos?  

   

d) Os dados são adequadamente apresentados e 
discutidos? (no caso de pesquisa teórico-empírica) 

   

e) A Conclusão é coerente com os objetivos?    

NOTA 3 =     

Soma das notas (1 + 2 + 3) =    

Nota Prof. R.C.C (Processo + Apresentação = Máx. 10 )    

MÉDIA FINAL (Nota Orientador X 2 + Nota Convidado + RCC / 4) Aluno 1 Aluno 2 

Assinatura Prof. Orientador: 

Assinatura Prof. Convidado: 

Ass. Prof. RCC:                                                                  Data: 



63 

 

 

 

 


