
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

 CENTRO DE LETRAS E ARTES  

ESCOLA DE BELAS ARTES  

HISTÓRIA DA ARTE 

 

 

 

 

Thayná Pereira Trindade 

 

 

 

 

 

 

 

ABDIAS NASCIMENTO: O CORPO - MEMÓRIA DO LEGADO 

AFRO-BRASILEIRO  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

RIO DE JANEIRO 

2025 

 



UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

 

 

 

THAYNÁ PEREIRA TRINDADE 

 

 

 

 

 

ABDIAS NASCIMENTO: O CORPO - MEMÓRIA DO LEGADO 

AFRO-BRASILEIRO  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

RIO DE JANEIRO 

2025 

 

2 



THAYNÁ PEREIRA TRINDADE 

 

ABDIAS NASCIMENTO: O CORPO - MEMÓRIA DO LEGADO 

AFRO-BRASILEIRO  
 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, como requisito 

parcial para a obtenção do título de graduado em 

História da arte. 

 

Aprovado em: 

 

 Banca examinadora: 

 

 

_____________________________________ 

Prof. Dr. Felipe Scovino 

Escola de Belas Artes - EBA/UFRJ 

 

  

_____________________________________  

Prof. Dra. Carissa Diniz de Moura 

Escola de Belas Artes - EBA/UFRJ 

 

 

 

_____________________________________  

Prof. Me. Keyna Eleison 

Pesquisadora Independente - Convidada 

 

 

RIO DE JANEIRO 

2025 

3 



AGRADECIMENTOS 

 

Laroyê, Esú! Kiuá, Mpambu Nzila! Gratidão àquele/aquela que me deu a chance de 

existir e (re)existir enquanto corpo preto em diáspora. Agradeço aos meus pais por serem as 

principais referências humanas em minha vida e por sempre valorizarem os estudos e, mesmo 

com as dificuldades de viés financeiro, fizeram todos os esforços para que eu e meu irmão 

tivéssemos acesso a uma boa educação na rede pública de ensino. 

Agradeço a oportunidade de entregar esse trabalho no tempo que pude me debruçar de 

maneira inteira a essa pesquisa que navegou por diversas modificações, mas sempre com 

objetivo de olhar para arte afro-brasileira aliada a meus propósitos enquanto corpo preto 

político. Há uma frase bem clichê que explica a minha trajetória nesse curso, nessa 

universidade em que diz: "A gente nunca se atrasa para o que é nosso". Apesar dos percalços, 

alguns trancamentos por eventos adversos, o quase abandono por me sentir inadequada ao 

espaço acadêmico, seja pela minha maternidade, idade, cor, TEA/TDAH. Finalizar esse 

trabalho tem o sabor de ter experimentado e vivenciado oportunidades únicas, que me 

fizeram construir novos olhares que condensam de maneira bonita todo esse caminhar. 

Agradeço ao tempo - que também é ancestral/orixá/nkisi -  pela estrada mais longa. 

Agradeço em unidade à minha mãe, Wanda, por ter dedicado boa parte de sua vida em 

prol da criação e manutenção de nossa família, por estar sempre envolvida em tudo o que 

fosse importante e necessário em nossas vidas. Agradeço em unidade ao meu pai, José, por 

ser uma das pessoas mais inteligentes que já conheci, mesmo tendo somente seu ensino 

fundamental concluído e, que ainda assim não daria conta do enorme conhecimento que ele 

possui e nos compartilha diariamente. 

À minha filha, Dandara Abayomí, que é minha rocha firme, minha inspiração e 

principal força motriz para reconstruir uma carreira acadêmica e profissional do zero. Sua 

existência é capaz de me motivar de inúmeras maneiras, sua parceria desde tão pequena me 

acompanhando durante as aulas no Fundão, nas visitações de museus e espaços de arte com 

toda sua inteligência e expertise na percepção de cada momento que se tornaram únicos e 

especiais. Eu só sou porque ela é. 

Ao meu orientador, Felipe Scovino, por ter abraçado as minhas demandas de pesquisa, 

ter respeitado o meu tempo e as minhas questões para produção deste trabalho. Pelas diversas 

trocas e por ter sido a primeira pessoa a dizer que eu deveria estudar e entrar para o campo de 

curadoria. Seus conselhos me impulsionaram a seguir construindo um caminho dentro da 

pesquisa de arte contemporânea e da curadoria de arte. 

4 



LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1. Abdias Nascimento: volte e pegue”.  Renata Felinto.  aquarela sobre papel, 40 x 30 

cm. 2024……………………………………………………………………………………..10  

Figura 2. Abdias. Simba. Acrílica sobre a tela, 110x100cm. 2024…………………………18 

Figura 3. Abdias Nascimento em evento do Centro Cultural Afro-Americano de Buffalo, 

Nova York.1978(Estados Unidos) | Ron Wofford/Ipeafro…………………………………..19 

Figura 4. Capa da revista.FESTAC77,Lagos,1977.Cortesia arquivo PANAFES…………...21 

Figura 5. Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro. Rio de Janeiro, ano I, n. 4, jul. 

1949. 12 p. Acervo Ipeafro…………………………………………………………………..25 

Figura 6. “Em São Paulo o Negro vai às Ruas Protestar: Chega de Mãe Preta”, Revista Istoé, 

1979 | Acervo Ipeafro………………………………………………………………………..28 

Figura 7. Frente Negra Brasileira (FNB), São Paulo, 1935. Movimento negro fundado em 

outubro de 1931. Acervo Ipeafro…………………………………………………………….29 

Figura 8. Abdias Nascimento discursa em convenção do Partido Democrático Trabalhista 

realizada no Congresso Nacional, em 1982 | Acervo Ipeafro…………………….………….32 

Figura 9. Em 1983, Abdias Nascimento participa de peregrinação à Serra da Barriga, sítio 

histórico do Quilombo dos Palmares (foto: Arquivo Sphan. Fonte: Agência Senado………34 

Figura 10. Foto: Jorge Prado Teixeira (de pé); Edison Carneiro, Guerreiro Ramos, Hamilton 

Nogueira, Ruth de Sousa, Milca Cruz, Abdias Nascimento e uma taquigrafia. Acervo Ipeafro 

……………………………………………………………………………………………….37 

Figura 11. Foto por José Medeiros. Abdias Nascimento em cena de "Sortilégio" de Abdias 

Nascimento, 1957. Acervo Abdias Nascimento – IPEAFRO……………………………….42 

Figura 12. Nova York (Estados Unidos), 1978: Lélia Gonzalez, Abdias Nascimento e Leonel 

Brizola em encontro promovido por Abdias | Elisa Larkin Nascimento/Acervo Ipeafro……43 

Figura 13. Okê, Oxóssi. 1970. Abdias Nascimento. Coleção MASP. Doação Elisa Larkin 

Nascimento | IPEAFRO, no contexto da exposição Histórias afro-atlânticas, 2018………..44 

Figura 14. São Paulo (SP), 1982: 3º Congresso de Cultura Negra das Américas | Abelardo B. 

Alves Neto/Acervo Ipeafro………………………………………………………………….46 

Figura 15. Todos os Filhos de Deus Têm Asas: Ruth de Souza e Abdias Nascimento/Acervo 

Ipeafro……………………………………………………………………………………….49 

Figura 16. Abdias Nascimento no Senado Federal. Fonte: Agência Senado. Célio Azevedo. 

2005………………………………………………………………………………………….50 

5 



Figura 17. Djanira da Motta e Silva, Cristo na coluna, 1955. Óleo sobre tela, 81 × 115 cm. 

Coleção particular, Rio de Janeiro. Foto: Jaime Acioli………………………………………51 

Figura 18. Foto: Acervo pessoal. Mac Niterói, 2019………………………………………..54 

Figura 19. Flyer do seminário Negra Presença: Arte, política, estética e curadoria. 2019. 

Acervo Ipeafro………………………………………………………………………………..55 

Figura 20. Foto: Reprodução/MAC Niterói…………………………………………………56 

Figura 21. Vistas da exposição: Abdias Nascimento: um artista panamefricano. MASP…..57 

Figura 22. Vistas da exposição: Abdias Nascimento: um artista panamefricano. MASP…..57 

Figura 23. Elisa Larkin Nascimento conversa com O’Neil Lawrence, curador da Galeria 

Nacional de Arte da Jamaica. Ao fundo, no centro, a obra “Okê Oxossi”, de Abdias 

Nascimento (1974). Foto: César Nascimento. Acervo Ipeafro………………………………58 

Figura 24. Foto: Eu, Thayná Trindade e Molefe Kete Asante, Temple University, 2019. 

Philadelphia/US. Acervo Pessoal……………………………………………………………59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6 



RESUMO 

 

Esta pesquisa se debruça sobre a vida e o legado multifacetado de Abdias 

Nascimento, destacando sua trajetória como intelectual, artista, curador e ativista político. O 

interesse por este estudo surgiu a partir de minha visita à Temple University, na Filadélfia, 

Estados Unidos, em 2018, quando estive em contato com Molefe Kete Asante, no Africology 

Institute e, observei um folder de uma exposição de Abdias Nascimento ocorrida na década 

de 70, durante seu exílio nos Estados Unidos. A partir desse contexto, compreendi a relação 

de Abdias com as artes visuais e sua dedicação ao legado afro-brasileiro, considerando as 

diversas instâncias e meios necessários para refletir a influência da diáspora africana e seu 

impacto no Brasil. 

A pesquisa também aborda a fundação do Teatro Experimental do Negro (TEN), um 

marco fundamental na contribuição negra para as artes e na disseminação de debates sobre 

identidade e igualdade racial no Brasil. Posteriormente, são analisadas suas incursões nas 

artes plásticas, evidenciando como suas obras refletem a rica herança cultural africana e seu 

compromisso com a valorização da identidade negra. Também são abordadas suas 

contribuições teóricas, destacando seu papel como pensador influente nos estudos 

afro-brasileiros e sua defesa incansável pelos direitos civis e da igualdade racial.  

São destacadas suas contribuições artísticas e colecionismos, oriundos de sua ação curatorial 

no Museu de Arte Negra (MAN) e das documentações registradas com a criação do 

IPEAFRO, que visam à preservação e promoção da cultura afro-brasileira, ampliando a 

compreensão histórica sobre o legado dos afrodescendentes no Brasil e além. 

Por fim, realiza-se um estudo crítico acerca de duas exposições de suas obras 

enquanto artista visual, realizadas pelo Museu de Arte Contemporânea de Niterói e pelo 

Museu de Arte de São Paulo Assis Chateaubriand (MASP). Com isso, compreende-se a 

importância dos pressupostos deixados por Abdias e as diversas vertentes que se mantêm a 

partir do legado dessa grande figura, não somente no Brasil, mas para toda a humanidade. 

 

Palavras-chave: Abdias Nascimento, Teatro Experimental do Negro, Museu de Arte Negra 

(MAN), Arte Afro-brasileira 

 

 

 

 

7 



ABSTRACT 
 

This research focuses on the life and multifaceted legacy of Abdias Nascimento, 

highlighting his trajectory as an intellectual, artist, curator and political activist. The interest 

in this study arose from my visit to Temple University, in Philadelphia, United States, in 

2018, when I was in contact with Molefe Kete Asante, at the Africology Institute and 

observed a folder from an exhibition by Abdias Nascimento that took place in the decade 70, 

during his exile in the United States. From this context, I understood Abdias' relationship 

with the visual arts and his dedication to the Afro-Brazilian legacy, considering the different 

instances and means necessary to reflect the influence of the African diaspora and its impact 

on Brazil. 

The research also addresses the founding of Teatro Experimental do Negro (TEN), a 

fundamental milestone in the black contribution to the arts and in the dissemination of 

debates about identity and racial equality in Brazil. Subsequently, his forays into the visual 

arts are proven, highlighting how his works reflect the rich African cultural heritage and his 

commitment to valuing black identity. His theoretical contributions are also discussed, 

highlighting his role as an influential thinker in Afro-Brazilian studies and his tireless defense 

of civil rights and racial equality.  

His artistic contributions and collections are highlighted, arising from his curatorial 

action at the Museu de Arte Negra (MAN) and the documentation recorded with the creation 

of IPEAFRO, which aim to preserve and promote Afro-Brazilian culture, expanding the 

historical understanding of the legacy of Afro-descendants in Brazil and beyond. 

Finally, a critical study is carried out on two exhibitions of his works as a visual artist, held 

by the Niterói Contemporary Art Museum and the São Paulo Assis Chateaubriand Museum 

of Art (MASP). With this, we understand the importance of the assumptions left by Abdias 

and the different aspects that are based on the legacy of this great figure, not only in Brazil, 

but for all humanity. 

 

 

Keywords: Abdias Nascimento, Teatro Experimental do Negro, Museu de Arte Negra 

(MAN), Afro-Brazilian Art 

 

 

 

8 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO………………………………………………………………………..…….10 

1. QUILOMBISMO E ARTE AFRO-BRASILEIRA: UM PROJETO ESTÉTICO-POLÍTICO 

DE REEXISTÊNCIA...............................................................................................................16 

2. ABDIAS NASCIMENTO ENTRE O BRASIL E O MUNDO: CORPO, MEMÓRIA E 

INSURGÊNCIA………………………………………………………………………...……22 

 2.1 Quilombismo ....................................................................................................…23 

 2.2 O panafricanismo ……………………………………………….........................27 

2.3 Linha do tempo da trajetória política, social e ativista de Abdias Nascimento 

..................................................................................................................................... 31 

        2.4 O exílio de Abdias Nascimento nos Estados Unidos: entre perseguição, criação e                       

internacionalização ……………………………………………….…………….................... 32 

2.5 A escrita como instrumento de luta: a produção literária de Abdias Nascimento 

......................................................................................................................................36 

2.6 Um negro revoltado e as memórias do I Congresso do Negro Brasileiro 

......................................................................................................................................37  

2.7  FESTAC 77 e seus desdobramentos internacionais …………….........................39 

2.8 Análise das construções e vivências do Teatro Experimental do Negro 

......................................................................................................................................41  

   2.8.1 O palco como trincheira: o TEN entre arte, política e exílio ……….……….42   

2.9 IPEAFRO: memória, educação e pan-africanismo como projeto de futuro 

......................................................................................................................................45 

3. A ARTE AFRO-BRASILEIRA E O ESPÍRITO LIBERTADOR DE ABDIAS 

NASCIMENTO ......................................................................................................................48 

4. ABDIAS NASCIMENTO: UM CURADOR - ARTISTA, ARTISTA - CURADOR 

……...........…………………………………………………………………………………..51 

5. A MEU VER E SENTIR: MAC NITERÓI E MASP - PERCEPÇÕES INSTITUCIONAIS 

DAS PINTURAS E LEGADO ARTÍSTICO DE ABDIAS NASCIMENTO NA HISTÓRIA 

DA ARTE BRASILEIRA .......................................................................................................53 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  .................................................................................................61  

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS…………………………….…………………………6 

1. INTRODUÇÃO 

 

9 



Abdias Nascimento1 Foi uma das figuras mais emblemáticas e influentes na luta 

pelos direitos civis e na promoção da cultura afro-brasileira no século XX.    Nascido em 

1914, em Franca, São Paulo, ele desempenhou múltiplos papéis ao longo de sua vida: ativista, 

político, artista e escritor. A trajetória dessa personalidade é marcada por um 

comprometimento inabalável com a valorização da identidade negra e a denúncia das 

desigualdades raciais no Brasil.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                             Figura 1 -  Abdias Nascimento: volte e pegue”.  Renata Felinto 

                                            Fonte: instagram da artista 

 

O estudo sobre essa personalidade negra é relevante não apenas pelo 

reconhecimento de suas realizações, mas também pela necessidade de compreender parte da 

trajetória do movimento negro no Brasil e as estratégias adotadas para combater o racismo e 

promover a igualdade racial. Ao investigar sua vida e obra, é possível iluminar aspectos 

importantes da história brasileira que muitas vezes são marginalizados ou pouco discutidos. 

Além disso, a análise das contribuições de Abdias fornece insights valiosos para as lutas 

contemporâneas contra a discriminação racial e a valorização da cultura afro-brasileira.

1 Ao assinar, Abdias assinava por "Abdias Nascimento" e dava preferência por essa forma de escrita e registro. 
Mas, a forma do seu nome civil "Abdias do Nascimento" também era aceita e usada em outras publicações e 
documentações. 
 

10 



A escolha desse homem negro, Abdias Nascimento como objeto de estudo, 

justifica-se pela sua importância histórica e cultural. Sua atuação como fundador do Teatro 

Experimental do Negro (TEN), seu envolvimento com o Movimento Negro Unificado 

(MNU)2, e sua carreira política são testemunhos de uma vida dedicada à causa negra. 

Analisar suas ações e obras permite não apenas resgatar a memória de um líder 

incontornável, mas também entender as bases de um movimento que continua a influenciar as 

políticas e a cultura brasileiras. Além disso, o reconhecimento internacional que ele recebeu, 

incluindo a indicação ao Prêmio Nobel da Paz, destaca a relevância global de seu trabalho. 

Dentro dessa conjuntura, esta pesquisa tem como objetivo geral analisar a vida e o 

legado de Abdias Nascimento, destacando suas contribuições significativas para a 

valorização da cultura afro-brasileira e a luta contra o racismo no Brasil. A intenção envolve 

a busca por compreender como suas iniciativas artísticas, culturais e políticas impactaram a 

sociedade e continuam a influenciar caminhos na contemporaneidade nos âmbitos políticos, 

artísticos, culturais e sociais. Sendo assim, vide os objetivos específicos: 

 

1. Examinar a trajetória pessoal e profissional de Abdias Nascimento: 

● Investigar o contexto histórico e social em que Abdias Nascimento cresceu e 

se desenvolveu, para entender as influências que moldaram sua visão e suas 

ações. 

● Identificar as influências intelectuais e culturais que foram determinantes em 

sua formação, destacando os elementos que contribuíram para seu ativismo e 

suas produções artísticas. 

 

2. Congresso Negro Brasileiro e a criação do Museu de Arte Negra 

● Identificar e explorar as discussões e propostas apresentadas durante o I 

Congresso do Negro Brasileiro e as perspectivas para o cenário da arte e da 

cultura. 

● Analisar o processo de fundação e desenvolvimento do Teatro Experimental 

do Negro (TEN), seu papel pioneiro na inclusão de artistas negros no teatro 

2 Fundado em 1978, o Movimento Negro Unificado (MNU) foi um marco na reorganização das lutas 
antirracistas no Brasil durante a ditadura civil-militar. Surgido como denúncia do genocídio da juventude negra, 
o MNU articulou pautas como a valorização da identidade negra, o combate ao racismo institucional e a crítica 
ao mito da democracia racial. 
Referência: 
AGUIAR, Neusa Maria. Movimento Negro Unificado: uma história de lutas. São Paulo: Selo Negro, 2007. 

11 



brasileiro e como essa iniciativa auxiliou na ideação, curadoria, acervo e 

concepção do projeto do Museu de Arte Negra  (MAN) 

 

3. Investigar as obras literárias e artísticas de Abdias Nascimento: 

● Analisar suas principais obras literárias, destacando O Quilombismo e O 

Negro Revoltado como base epistemológica de seu pensamento político. 

● Examinar sua trajetória artística a partir do exílio no exterior, suas 

interlocuções com pensadores fundamentais da questão negra em sua época e 

a produção pictórica marcada por símbolos, signos e iconografias de matriz 

afro-brasileira permite compreender como suas obras atuaram não apenas 

como expressões estéticas, mas como dispositivos políticos de afirmação 

negra e africana. Ao articular ancestralidade, espiritualidade e resistência em 

sua produção visual, Abdias contribuiu decisivamente para a valorização e 

visibilidade da cultura negra no Brasil, inscrevendo sua arte como parte de um 

projeto mais amplo de insurgência cultural e pan-africanismo. 

 

4. Discutir o legado e posteridades a partir da influência de Abdias Nascimento: 

● Examinar a criação e o impacto do Instituto de Pesquisas e Estudos 

Afro-Brasileiros (IPEAFRO), destacando suas contribuições para a pesquisa e 

valorização da história e cultura afro-brasileira. 

● Analisar o reconhecimento de Abdias Nascimento nas exposições e projetos 

de arte e seu mpacto contínuo de suas ações na sociedade contemporânea. 

 

5. Refletir sobre a relevância das contribuições de Abdias Nascimento para as lutas 

contemporâneas contra o racismo e a promoção da arte e cultura afro-brasileira: 

● Contextualizar suas ações e iniciativas no cenário atual de luta por direitos 

civis, destacando como seu legado continua a inspirar e influenciar 

movimentos e em diversos campos de atuação. 

● Entender o que tem sido produzido sobre Abdias Nascimento pode oferecer 

para ações e pesquisas, contribuindo para a continuidade e fortalecimento da 

luta pela igualdade racial e pela valorização da cultura afro-brasileira. 

 

Este trabalho foi desenvolvido a partir de uma metodologia de caráter bibliográfico, 

abrangendo um montante considerável de fontes primárias e secundárias. Foram realizadas 

12 



análises detalhadas de livros, artigos acadêmicos, catálogos de arte,  acervo pessoal de 

imagens oriundas de visitas a mostras do artista em questão, permitindo uma abordagem 

multifacetada do objeto de estudo. A seleção dos materiais foi guiada por critérios rigorosos 

de relevância, autenticidade e representatividade, visando garantir a profundidade e a 

precisão da pesquisa. 

A revisão bibliográfica incluiu a consulta a materiais disponíveis em bibliotecas e 

arquivos, tanto físicos quanto digitais, abrangendo instituições como o Museu de Arte do Rio, 

que detém em seu acervo bibliográfico um material rico material para a produção e pesquisa 

em arte brasileira. Além disso, como pesquisadora e entusiasta coleciono um interessante 

acervo particular de produções raras de Abdias, incluindo sua coleção "Thoth Escriba dos 

Deuses - Pensamento dos povos africanos e afrodescendentes", composta por 6 volumes 

criada durante o período de validação de sua trajetória no Senado Federal. Fontes digitais, 

como repositórios acadêmicos e bases de dados, foram exploradas para complementar e 

atualizar o conjunto de referências, assegurando a inclusão de estudos críticos 

contemporâneos sobre a vida e a obra de Abdias Nascimento. 

Além da literatura, a pesquisa debruçou-se nas duas mostras institucionais de 

Abdias: "Abdias Nascimento - Um espírito libertador" no Museu de Arte Contemporânea de 

Niterói (MAC - Niterói) no ano de 2019 com curadoria de Pablo León de La Barra e Raphael 

Fonseca e "Abdias Nascimento: Um artista panamefricano" no Museu de Arte de São Paulo 

Assis Chateaubriand (MASP) no ano de 2022 com curadoria de Amanda Carneiro e Tomás 

Toledo. 

A análise documental envolveu o exame de registros históricos, materiais 

audiovisuais, discursos e outros documentos que fornecem percepções interessantes sobre as 

motivações, pensamentos e ações de Abdias Nascimento. Técnicas de análise de conteúdo e 

análise crítica do discurso foram empregadas para desvelar as camadas de significados 

presentes nos textos e discursos de Abdias, permitindo uma compreensão mais rica e 

nuançada de suas contribuições. 

Ao integrar a diversidade de materiais e técnicas de análise, o estudo buscou 

construir uma visão abrangente e contextualizada das contribuições de Abdias do 

Nascimento, tanto no campo artístico quanto político. Esta abordagem metodológica permitiu 

uma apreciação mais completa de seu legado e de seu impacto duradouro na valorização da 

cultura afro-brasileira e na luta pela igualdade racial.  

O primeiro capítulo, intitulado “QUILOMBISMO E ARTE 

AFRO-BRASILEIRA: UM PROJETO ESTÉTICO-POLÍTICO DE REEXISTÊNCIA", 

13 



como objetivo construir uma base conceitual sólida para o desenvolvimento do trabalho, 

estabelecendo a arte afro-brasileira como campo simbólico, político e espiritual. Nesse 

contexto, analisa-se o Quilombismo, conceito fundamental elaborado por Abdias 

Nascimento, como chave teórica de compreensão da produção artística negra no Brasil. O 

capítulo argumenta que a arte afro-brasileira não se trata de um movimento isolado, mas de 

uma prática insurgente, marcada por memórias coletivas e epistemologias de resistência. No 

segundo capítulo, “ABDIAS NASCIMENTO ENTRE O BRASIL E O MUNDO: 

CORPO, MEMÓRIA E INSURGÊNCIA NEGRA”, traça-se uma linha do tempo crítica 

da trajetória de Abdias Nascimento, compreendendo suas múltiplas atuações como 

intelectual, artista, político e militante pan-africanista. A análise parte de documentos 

biográficos e autobiográficos, como o livro Um Negro Revoltado, e percorre suas 

experiências no Teatro Experimental do Negro (TEN), os desdobramentos do I Congresso do 

Negro Brasileiro, e sua projeção internacional, especialmente a participação no FESTAC 77, 

na Nigéria. O capítulo também destaca os momentos de exílio e as articulações de Abdias 

com intelectuais e instituições no exterior, além de suas premiações, escritos e contribuições 

como autor de um pensamento afrodiaspórico. A abordagem tensiona o uso cronológico 

tradicional, buscando evidenciar como suas vivências se convertem em fundamentos de ação 

estética e política. 

O terceiro capítulo, “A ARTE AFRO-BRASILEIRA E O ESPÍRITO 

LIBERTADOR DE ABDIAS NASCIMENTO”,  O terceiro capítulo propõe uma imersão 

na dimensão estética e política do pensamento de Abdias Nascimento a partir de seu texto 

seminal Arte afro-brasileira: um espírito libertador (1976), apresentado na Universidade de 

Ifé, na Nigéria. Nele, o artista e intelectual propõe uma ruptura com a lógica formalista e 

eurocentrada da “arte pela arte”, afirmando que a criação negra no Brasil está 

necessariamente implicada na luta por humanização, dignidade e liberdade. A arte 

afro-brasileira, para Abdias, é expressão de uma ancestralidade que resiste: ela é rito, 

denúncia, memória e esperança. 

Para aprofundar esse debate, o capítulo dialoga com as investigações de Hélio 

Menezes, que analisa os conflitos entre visibilidade e apagamento nas práticas curatoriais 

brasileiras, e com Igor Simões, que reflete sobre a racialização dos cubos brancos e a 

montagem de narrativas visuais insurgentes. A partir dessas interlocuções, evidencia-se como 

o projeto estético-político de Abdias antecede, influencia e ainda interroga os modos 

contemporâneos de pensar a arte negra. Trata-se, aqui, de compreender que o espírito 

libertador evocado por Abdias não é apenas uma metáfora: é uma proposta epistemológica 

14 



que exige repensar os critérios de legitimação, as formas de exibição e os sentidos atribuídos 

à arte afro-brasileira nos circuitos institucionais. 

No quarto capítulo, “ABDIAS NASCIMENTO - UM CURADOR ARTISTA, UM 

ARTISTA - CURADOR”, concentra-se na criação do Museu de Arte Negra (MAN) como 

projeto institucional insurgente, e investiga sua atuação como curador e artista visual. Abdias 

é interpretado aqui como um agente cultural que tensiona os limites entre arte e política, 

propondo novos regimes de visibilidade para a produção afro-brasileira. O capítulo discute o 

surgimento do MAN a partir das práticas do TEN e do concurso do Cristo Negro, enfatizando 

seu valor simbólico, educativo e estético. Também são analisadas obras pictóricas produzidas 

durante seu período de exílio, nas quais se observa a convergência entre espiritualidade 

afro-brasileira e crítica social. Além disso, examina-se a inserção de Abdias em circuitos 

internacionais de arte e cultura negra, destacando como sua curadoria se articulava a redes 

transnacionais. A noção de “curador-artista” é trabalhada como síntese de uma prática 

integral entre militância, criação e musealização.  

No quinto capítulo, “A meu Ver e Sentir: MAC Niterói e MASP — Percepções 

Institucionais das Pinturas e Legado Artístico de Abdias do Nascimento na História da 

Arte Brasileira”, realiza-se uma análise comparada entre duas exposições centrais dedicadas 

à obra de Abdias Nascimento: Abdias Nascimento: um espírito libertador (MAC Niterói, 

2019) e Abdias Nascimento: um artista panamericano (MASP, 2022). A partir dessa 

comparação, busca-se avaliar as diferentes abordagens curatoriais e institucionais que 

moldam a recepção do legado artístico de Abdias no campo museológico contemporâneo. 

São observadas as estratégias de montagem, os discursos expográficos, os recortes temáticos, 

programações e as ausências significativas em cada mostra. O capítulo discute o risco de 

neutralização simbólica que algumas instituições podem operar, mesmo ao homenagear 

figuras negras, e propõe uma reflexão crítica sobre o lugar de Abdias na história da arte 

brasileira, não apenas como objeto de exposição, mas como autor de uma pedagogia visual 

negra. 

Por fim, a conclusão retoma os principais eixos desenvolvidos ao longo do trabalho, 

sintetizando as relações entre corpo, memória, arte e política na trajetória de Abdias 

Nascimento. A pesquisa reafirma sua relevância como figura central na constituição de um 

pensamento artístico afro-brasileiro, e destaca a importância de dar continuidade a estudos 

que problematizem os modos de representação, visibilidade e curadoria de artistas negros nos 

museus e espaços de legitimação. Como fechamento, o texto propõe que o legado de Abdias 

15 



não se inscreve apenas no passado, mas como horizonte ético e estético para as lutas do 

presente. 

Politicamente, Abdias foi um defensor incansável de políticas de inclusão e 

igualdade, lutando contra o racismo institucionalizado e promovendo a conscientização social 

sobre a importância da diversidade racial. Seu legado legislativo e ativista inspirou gerações 

de líderes e pensadores, estabelecendo bases somente lidas para as políticas públicas voltadas 

para a igualdade racial no Brasil. 

Ao final desta monografia, espera-se demonstrar como a vida e o trabalho de Abdias 

Nascimento contribuíram para moldar a luta contra o racismo no Brasil e para a construção 

de uma identidade afro-brasileira mais reconhecida e valorizada. Sua trajetória exemplar 

revela a importância de ações contínuas e dedicadas na busca por justiça social e na 

celebração da rica herança cultural afro-brasileira, evidenciando seu impacto duradouro na 

sociedade contemporânea. 

 

1. CAPÍTULO 1: QUILOMBISMO E ARTE AFRO-BRASILEIRA: UM PROJETO 

ESTÉTICO - POLÍTICO DE REEXISTÊNCIA 

  

A arte afro-brasileira, profundamente enraizada nas tradições africanas e moldada 

pelo contexto sócio-histórico brasileiro, é um componente essencial da identidade e 

resistência cultural negra. Este capítulo explora o conceito de arte afro-brasileira e investiga 

as perspectivas do Quilombismo, conforme formuladas por Abdias Nascimento, para 

entender como este conceito serve como um marco para se pensar conceitualmente a luta pela 

manutenção e continuidade do legado artístico e cultural negro no Brasil. 

Abdias cresceu em uma sociedade onde o racismo era endêmico e as oportunidades 

eram escassas para pessoas negras. Ele testemunhou as consequências devastadoras do 

racismo institucionalizado, que limitava o acesso dos negros à educação, ao emprego digno e 

à participação política. Essas experiências moldaram sua consciência racial e sua 

determinação em lutar contra a injustiça e a opressão. 

Abdias Nascimento (1914–2011),  foi um dos mais importantes intelectuais negros do 

século XX no Brasil e nas Américas. Nascido em Franca, interior de São Paulo, em uma 

família de origem humilde, desde cedo enfrentou o racismo estrutural da sociedade brasileira. 

Sua trajetória foi marcada por experiências de luta, formação autodidata e articulação entre 

cultura e política. Ainda jovem, envolveu-se com o movimento tenentista e atuou como 

soldado e policial, contextos nos quais presenciou a marginalização sistemática da população 

16 



negra, com vivências que o impulsionaram à militância antirracista e à busca por 

instrumentos de emancipação coletiva. A seguir, apresenta-se um quadro cronológico com os 

principais marcos da trajetória de Abdias Nascimento, como forma de sintetizar sua ampla 

atuação intelectual, artística e política (Quadro 1). 

 

 

 

 

 

Quadro 1 – Linha do tempo de Abdias Nascimento (1914–2011), a partir dos levantamentos 

da pesquisa: 

Ano Evento 

1914 Nascimento em Franca (SP), em 14 de março. 

1930s Participação na Frente Negra Brasileira 

1938 Organização e participação no Congresso 

Afro-Campineiro, em Campinas. 

1944 Fundação do Teatro Experimental do Negro (TEN), 

marco na valorização da cultura negra. 

1948 Criação do jornal Quilombo, órgão oficial do TEN. 

1950 Realização do I Congresso do Negro Brasileiro no 

Rio de Janeiro. 

1950s Atuação no Movimento Negro Unificado e 

aproximações com o pan-africanismo. 

1968 Exílio devido à ditadura militar. Vai aos EUA e inicia 

sua trajetória artística visual. 

1971–1980 Produção de séries pictóricas e exposições em Nova 

York e universidades norte-americanas. 

1976 Publicação de 'Memórias do Exílio'. 

1977 Participação no FESTAC 77 e docência na 

Universidade de Ifé, Nigéria. 

1981 Retorno ao Brasil e cofundação do PDT, assumindo a 

vice-presidência. 

1983–1987 Deputado Federal Constituinte pelo PDT-RJ. 

17 



1997–1999 Mandato como Senador pelo Rio de Janeiro. 

2004 Indicado ao Prêmio Nobel da Paz. 

2011 Faleceu no Rio de Janeiro, em 24 de maio. 

Fonte: da autora 

 

 

 
                                                    Figura 2 -   Abdias. Simba. Acrílica sobre a tela, 110x100cm. 2024 

                                                    Fonte: Instagram do artista 

 

Seu interesse pelas artes começou com a poesia e se desdobrou em múltiplas 

linguagens: teatro, pintura, curadoria, escrita e docência. Em 1944, fundou o Teatro 

Experimental do Negro (TEN), uma das mais relevantes iniciativas culturais negras do Brasil, 

que aliava formação cênica, consciência política e enfrentamento ao racismo institucional. O 

TEN surgiu num momento de promessas de democratização no pós-guerra, mas em um país 

que mantinha práticas racistas arraigadas em suas estruturas educacionais e artísticas. Por 

meio do TEN e do jornal Quilombo (1948–1950), Abdias já tinha acesso, mesmo que 

limitado e fragmentado, aos ideais pan-africanistas e anticoloniais em circulação no Brasil. 

Foi durante seu exílio entre 1968 e 1981, em razão de perseguições políticas durante a 

ditadura militar, que Abdias aprofundou sistematicamente seu contato com o pensamento 

afro-diaspórico internacional. Estabelecido nos Estados Unidos, recebeu convite para lecionar 

como professor visitante na State University of New York (SUNY) Buffalo, onde atuou entre 

18 



1970 e 1981. Nesse ambiente acadêmico e militante negro vibrante, Abdias teve acesso pleno 

a bibliotecas, publicações, congressos e círculos intelectuais comprometidos com os direitos 

civis e a produção cultural negra. Foi nesse período que ele estudou e dialogou com autores 

como W.E.B. Du Bois, Marcus Garvey, Aimé Césaire, Malcolm X, Frantz Fanon, Ali Mazrui 

e Cheikh Anta Diop, formando uma base teórica sólida para a construção de seu pensamento. 

 

 
Figura 3 - 1978: Abdias Nascimento em evento do Centro Cultural Afro-Americano de Buffalo, Nova York 

(Estados Unidos) | Ron Wofford/  

Fonte: Acervo Ipeafro 

 

 Marcus Garvey foi um líder nacionalista negro jamaicano que promoveu a unidade e 

o orgulho racial entre a diáspora africana. Ele fundou a Universal Negro Improvement 

Association (UNIA) e defendeu a volta dos afrodescendentes para a África, acreditando na 

criação de uma nação negra independente. Garvey é lembrado por sua visão de 

autodeterminação e por inspirar movimentos posteriores como o Rastafarianismo e o Black 

Power. W.E.B. Du Bois foi um sociólogo, historiador e ativista dos direitos civis que se 

destacou como um dos principais líderes negros nos Estados Unidos durante a primeira 

metade do século XX. Co-fundador da National Association for the Advancement of Colored 

People (NAACP), Du Bois foi um defensor da integração racial e da igualdade de direitos.  

Aimé Césaire foi um poeta, ensaísta e político da Martinica que fundou o conceito de 

negritude, movimento que valorizava a identidade negra e combatia os efeitos do 

19 



colonialismo francês. Sua obra mais influente, Discurso sobre o colonialismo, denunciava a 

violência simbólica e material dos impérios coloniais e afirmava a dignidade das culturas 

africanas e afro-diaspóricas. Césaire teve papel decisivo na formação intelectual de 

pensadores como Frantz Fanon e é lembrado por articular poesia, política e luta anticolonial. 

Frantz Fanon foi um psiquiatra e filósofo nascido na Martinica, que se destacou como uma 

das vozes mais radicais contra o colonialismo francês na África. Atuando na Revolução 

Argelina, escreveu obras como Pele negra, máscaras brancas e Os condenados da terra, onde 

analisou os efeitos psicológicos da dominação colonial e defendeu a revolução como caminho 

para a libertação negra. Fanon é referência central no pensamento decolonial e 

pan-africanista, influenciando movimentos de libertação em todo o mundo. Ali Mazrui foi um 

intelectual queniano especializado em relações internacionais e cultura africana, conhecido 

por suas reflexões sobre o impacto do colonialismo britânico e do islamismo na África. 

Professor em universidades como Makerere (Uganda) e SUNY Binghamton (EUA), Mazrui 

defendia a revalorização das tradições africanas e a construção de uma identidade 

pan-africana moderna. Seu trabalho influenciou debates sobre geopolítica, cultura e 

autonomia africana no século XX. Cheikh Anta Diop foi um historiador, antropólogo e físico 

senegalês que revolucionou os estudos sobre a história africana ao demonstrar as origens 

negras das civilizações do Egito Antigo. Suas obras defendiam a unidade cultural africana e 

desafiavam a historiografia eurocêntrica que negava as contribuições negras para a 

civilização. Diop é lembrado como um dos maiores pensadores africanos do século XX e por 

seu papel central na construção de uma consciência histórica negra. Malcolm X foi um líder 

muçulmano afro-americano e figura proeminente na Nação do Islã, que articulou conceitos de 

orgulho racial e nacionalismo negro nos anos 1960. Após sua conversão ao Islã sunita, ele 

enfatizou a necessidade de autodefesa e autossuficiência entre os negros americanos. 

Malcolm X é lembrado por sua retórica poderosa e por influenciar movimentos de direitos 

civis e de liberação negra em todo o mundo. Além disso, Abdias teve contato com as 

correntes do movimento negro brasileiro e participou ativamente de organizações que 

buscavam promover os direitos civis e sociais dos afrodescendentes. Sua participação no 

Teatro Experimental do Negro, por exemplo, foi uma manifestação concreta de seu 

compromisso com a valorização da cultura afro-brasileira e com a luta contra o racismo. 

Em 1977, foi convidado a participar do FESTAC 77, o Segundo Festival Mundial de 

Artes e Cultura Negras e Africanas, sediado na Nigéria, onde se encontrou com artistas, 

líderes religiosos, intelectuais e chefes de Estado africanos. Após o festival, permaneceu por 

um período na Nigéria como professor visitante na Universidade de Ifé (hoje Obafemi 

20 



Awolowo University), aprofundando ainda mais seu vínculo com o continente africano e 

fortalecendo suas conexões pan-africanistas. 

 
                Figura 4 - Capa da revista. FESTAC 77, Lagos, 1977.  

                Fonte: Cortesia Arquivo PANAFEST 

 

21 



Essas experiências, somadas às vivências anteriores de Abdias no Brasil, 

consolidaram um pensamento que une estética, política, espiritualidade e insurgência. Sua 

passagem pelo Teatro Experimental do Negro, a atuação intelectual através do jornal 

Quilombo, os anos de exílio, e o contato direto com pensadores como Fanon, Césaire, Garvey 

e Malcolm X, lhe permitiram articular um pensamento negro brasileiro enraizado em 

realidades locais, mas profundamente conectado com as lutas da diáspora africana. 

Foi a partir desse cruzamento entre o Brasil, os Estados Unidos, a Nigéria e as 

Américas negras que Abdias Nascimento formulou o Quilombismo — não como uma 

simples evocação do passado, mas como um projeto político e civilizatório com raízes na 

resistência dos quilombos históricos e braços estendidos ao pensamento pan-africanista 

contemporâneo. Suas formulações carregam a força dos refúgios negros, mas também o 

horizonte de futuros possíveis para as comunidades afrodescendentes no Brasil e no mundo. 

É nesse contexto que o Quilombismo emerge, ao mesmo tempo como herança e 

reinvenção. Sua proposta não apenas resgata a memória dos quilombos como espaços de 

autonomia e dignidade, mas também os reatualiza como horizonte ético-político para as lutas 

negras do presente. A seguir, exploraremos como esse conceito foi elaborado por Abdias em 

sua obra e como se articula com as disputas por território, identidade e soberania cultural que 

ainda hoje mobilizam o povo negro no Brasil. 

 

2. CAPÍTULO 2: ABDIAS NASCIMENTO ENTRE O BRASIL E O MUNDO: 

CORPO, MEMÓRIA E INSURGÊNCIA 

 

Ao longo do século XX, a figura de Abdias Nascimento emergiu como uma das 

mais influentes expressões do pensamento político, filosófico e artístico da diáspora africana. 

Artista visual, dramaturgo, político, poeta, professor universitário, intelectual e ativista 

pan-africanista, Abdias foi um dos mais articulados e combativos defensores da valorização 

da cultura e identidade negra nas Américas. Sua atuação multifacetada tornou-se referência 

inescapável nos debates sobre as epistemologias negras e os caminhos de emancipação dos 

povos afrodescendentes.  

A amplitude de sua trajetória é destacada por Elisa Larkin Nascimento, sua 

companheira de vida e uma das principais sistematizadoras de sua obra. No prefácio à 

coletânea "Sortilégio – Mistério Negro" (2011), Larkin o define como “um pensador original 

cuja proposta filosófica, o Quilombismo, contribui com ideias inovadoras para os paradigmas 

culturais e políticos do mundo contemporâneo”. Para ela, Abdias formulou um pensamento 

22 



de enraizamento africano, cuja base epistemológica se estrutura a partir da vivência histórica 

dos povos negros nas Américas e da cosmovisão africana que resiste e se atualiza na 

diáspora. 

A relevância internacional de Abdias Nascimento foi reconhecida formalmente em 

2004, quando seu nome foi inscrito pela UNESCO no registro do Programa Memória do 

Mundo. Este reconhecimento foi motivado pela singularidade e abrangência de seu acervo 

pessoal e intelectual, preservado pelo Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros 

(IPEAFRO), com sede no Rio de Janeiro. Segundo a justificativa oficial da UNESCO, Abdias 

representa uma das vozes fundamentais do século XX para a valorização das culturas de 

matriz africana e a denúncia do racismo como estrutura global. No documento da UNESCO, 

enfatiza-se que Abdias “teve papel determinante na formulação de propostas concretas de 

políticas públicas de ação afirmativa, bem como na promoção da cultura negra como parte 

constitutiva das civilizações contemporâneas”. 

 

2.1 O quilombismo 

 

 O conceito de Quilombismo, elaborado por Abdias Nascimento, emerge como uma 

peça fundamental para a compreensão da resistência cultural e política dos afrodescendentes 

no Brasil. Em sua obra seminal "O Quilombismo: Documentos de uma Militância 

Pan-Africanista" (1980), Nascimento não apenas apresenta o Quilombismo como uma forma 

de organização social inspirada nos quilombos históricos, mas também o define como uma 

filosofia de vida e luta que busca a autonomia e a valorização da cultura negra (Nascimento, 

1980). 

Os quilombos se tratam de comunidades formadas por pessoas negras fugitivas, 

escravizadas no período colonial brasileiro. Esses locais, geralmente situados em áreas de 

difícil acesso, como regiões de mata densa ou serras isoladas, surgiram como refúgios para 

aqueles que buscavam escapar da violência e da opressão da escravidão. 

Nos quilombos, os fugitivos encontravam um espaço de liberdade relativa, onde 

podiam reconstruir suas vidas de forma autônoma, longe do controle dos senhores de 

escravos. Muitos quilombos desenvolveram sistemas de organização social próprios, 

baseados em princípios de igualdade e solidariedade, e cultivavam práticas de subsistência 

como agricultura, caça e pesca. 

Além de servirem como refúgio para os fugitivos, os quilombos também 

desempenharam um papel importante na resistência contra a escravidão e na luta pela 

23 



liberdade. Muitos quilombolas enfrentaram ataques militares das autoridades coloniais em 

tentativas de retomar o controle sobre essas comunidades autônomas. Alguns quilombos, 

como o famoso Quilombo dos Palmares, resistiram por décadas, tornando-se símbolos de 

resistência e luta pela liberdade. 

 

O legado dos quilombos é profundamente enraizado na história e na cultura 

afro-brasileira, representando uma importante expressão de resistência e resiliência do povo 

negro no Brasil. O conceito de Quilombismo, elaborado por Abdias Nascimento, busca 

resgatar e valorizar essa herança histórica, reconhecendo os quilombos não apenas como 

espaços físicos de refúgio, mas também como símbolos de autonomia, dignidade e luta pela 

igualdade. 

Frantz Fanon, em suas obras sobre descolonização e identidade, complementa essa 

visão ao abordar a necessidade de reapropriação das narrativas históricas pelos povos 

oprimidos. Em "Pele Negra, Máscaras Brancas" (2008) e "Os Condenados da Terra" (2008), 

Fanon argumenta que a cultura é uma ferramenta poderosa na luta contra a alienação e a 

dominação colonial. Ele destaca que a colonização não apenas explora economicamente as 

populações colonizadas, mas também procura destruir suas identidades culturais, impondo 

valores e narrativas eurocêntricas que desumanizam e marginalizam os povos nativos. 

Fanon defende que a descolonização cultural é essencial para a verdadeira 

libertação. Isso envolve uma reapropriação e ressignificação das narrativas históricas, onde os 

povos oprimidos recuperam suas vozes e reinterpretam suas histórias a partir de suas próprias 

perspectivas. Ele vê a cultura como um campo de batalha onde a luta pela dignidade, 

reconhecimento e poder ocorre. Ao resgatar e promover suas culturas, os povos colonizados 

desafiam a hegemonia cultural imposta e afirmam sua própria identidade e autonomia. 

Ao reapropriar e promover suas culturas, as comunidades afro-brasileiras não apenas 

preservam suas tradições, mas também afirmam seu lugar na sociedade contemporânea, 

exigindo respeito e reconhecimento. Esta forma de resistência cultural, como defendida por 

Fanon e Nascimento, é crucial para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária, 

onde todas as vozes são ouvidas e valorizadas.  

A aplicação do pensamento de Fanon ao contexto brasileiro realça a importância de 

movimentos como o Quilombismo, que busca empoderar comunidades negras através da 

valorização de suas heranças culturais e da promoção de uma identidade coletiva forte. O 

Teatro Experimental do Negro, fundado por Abdias Nascimento, exemplifica essa prática ao 

oferecer uma plataforma para artistas negros expressarem suas experiências e visões, 

24 



rompendo com os estereótipos e a invisibilidade imposta pelo racismo estrutural. Esse teatro 

não somente ampliou a visibilidade dos artistas negros, mas também promoveu uma 

revalorização da herança africana no Brasil, desafiando estereótipos e preconceitos. 

A luta cultural descrita por Fanon e aplicada pelo Quilombismo de Nascimento é 

uma luta pela alma e pela mente das pessoas. Trata-se de um esforço para recuperar a 

autoestima e o orgulho racial, essenciais para enfrentar e superar a opressão. A arte e a 

cultura, nesse contexto, tornam-se instrumentos de resistência e transformação social, capazes 

de inspirar e mobilizar ações políticas e comunitárias. 

Em Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro (Nascimento, 2003), Abdias 

mergulha profundamente nos desafios enfrentados pela população negra no Brasil, bem como 

em suas aspirações por justiça, igualdade e liberdade. O livro reúne reflexões e conteúdos 

originalmente publicados no jornal Quilombo, criado por ele em 1948 como órgão oficial do 

Teatro Experimental do Negro (TEN). Em circulação até 1950, o periódico se destacou como 

um dos mais importantes veículos de imprensa negra da segunda metade do século XX, 

oferecendo uma plataforma crítica e afirmativa para expressar as vozes, experiências e 

demandas do povo negro. Seu subtítulo – “vida, problemas e aspirações do negro” – já 

indicava o compromisso político e pedagógico de seus editores.  
 

 

                                               Figura 5 - Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro. Ano I 

                                               Fonte: Acervo Ipeafro. 

25 



 

Ao assumir a direção editorial, Abdias construiu ali um espaço de articulação 

pan-africanista e denúncia do racismo institucional, ao mesmo tempo em que valorizava a 

cultura afro-brasileira em sua pluralidade. Assim, Quilombo não apenas informava, mas 

mobilizava e politizava seus leitores, fornecendo uma análise perspicaz dos problemas que 

permeavam suas vidas e das aspirações que impulsionavam suas lutas diárias. 

Entre os problemas abordados nesta obra estão as questões estruturais relacionadas 

ao racismo institucionalizado, à exclusão socioeconômica e à violência racial. Nascimento e 

os colaboradores do jornal lançam luz sobre a realidade cotidiana da população negra, 

destacando a discriminação enfrentada em diversas esferas da sociedade brasileira, incluindo 

acesso desigual à educação, oportunidades de emprego limitadas e o desafio constante da 

criminalização da juventude negra. 

Em Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro (Nascimento, 2003), Abdias 

mergulha profundamente nos desafios enfrentados pela população negra no Brasil, bem como 

em suas aspirações por justiça, igualdade e liberdade. O livro reúne reflexões e conteúdos 

originalmente publicados no jornal Quilombo, criado por ele em 1948 como órgão oficial do 

Teatro Experimental do Negro (TEN). Em circulação até 1950, o periódico se consolidou 

como uma das mais importantes ferramentas da imprensa negra do século XX no Brasil, 

posicionando-se como espaço de denúncia do racismo, de afirmação cultural afro-brasileira e 

de construção de um pensamento político negro autônomo. Mais do que um projeto 

individual de Abdias, Quilombo foi uma experiência editorial coletiva e militante, que contou 

com colaborações de nomes como Guerreiro Ramos, Edison Carneiro, José Correia Leite, 

Lélia Gonzalez e Agostinho Olavo, além de artigos anônimos de militantes e intelectuais 

negros que circulavam nas redes formadas pelo TEN. As edições abordavam temas como a 

discriminação racial no trabalho e na educação, o papel das religiões afro-brasileiras na 

formação cultural do país, o apagamento da história dos quilombos e a necessidade de 

políticas públicas voltadas à população negra. 

Seu subtítulo – “Vida, problemas e aspirações do negro” – expressava a amplitude 

de sua abordagem e o engajamento com uma pedagogia do cotidiano. Ao assumir a direção 

editorial, Abdias operava o jornal como um espaço de reexistência discursiva, em que 

intelectuais negros podiam produzir análises críticas fora dos filtros e silenciamentos da 

grande imprensa. Quilombo é, assim, um dos primeiros exemplos de imprensa negra moderna 

no Brasil pós-abolição, atuando como elo entre pensamento político, ativismo cultural e 

mobilização social. 

26 



Nesse contexto, o Quilombismo transcende as fronteiras geográficas do Brasil, sendo 

parte integrante de um movimento mais amplo de resgate e afirmação das identidades 

africanas e afrodescendentes. Abdias do Nascimento o concebe como uma expressão do 

panafricanismo, uma ideologia que busca a unidade, a solidariedade e a libertação de todos os 

povos africanos e afrodescendentes ao redor do mundo. 

 

 

 

2.2 O panafricanismo 

 

O panafricanismo, em sua essência, propõe a articulação política, cultural e 

espiritual entre os povos negros do continente africano e da diáspora, reconhecendo a 

existência de uma história comum marcada pela violência da escravidão, pelo colonialismo e 

pelas sucessivas formas de opressão e resistência. Surgido no final do século XIX e 

fortalecido ao longo do século XX, o panafricanismo se constituiu como um projeto ético e 

civilizatório que busca afirmar a unidade, a solidariedade e a emancipação das populações 

negras ao redor do mundo. No contexto brasileiro, o Quilombismo formulado por Abdias 

Nascimento se apresenta como uma expressão concreta dessa proposta, enraizado na 

experiência histórica dos quilombos e voltado à construção de uma identidade negra positiva, 

coletiva e insurgente. 

Essa perspectiva oferece não apenas uma base teórica, mas também uma prática 

política de enfrentamento ao racismo estrutural e às heranças coloniais que ainda persistem 

nas estruturas sociais. O Quilombismo enfatiza a importância da solidariedade entre os povos 

negros e do fortalecimento das redes comunitárias como caminhos para a justiça social, a 

equidade e a reparação histórica. Ao promover vínculos de apoio dentro e fora do território 

nacional, o Quilombismo reivindica a centralidade da cultura como ferramenta de resistência 

e de transformação. 

Nesse sentido, o Quilombismo propõe a criação e o fortalecimento de espaços 

autônomos de produção de saberes e de afirmação da ancestralidade africana, tomando como 

referência valores comunitários e espirituais forjados ao longo da diáspora. Inspirado pelo 

panafricanismo, esse projeto busca reconfigurar os modos de existir, resistir e imaginar 

futuros possíveis para os povos afrodescendentes. A criação de instituições próprias e a 

defesa de modelos educativos, culturais e econômicos baseados na experiência negra são 

partes fundamentais dessa proposta. 

27 



O ideal panafricanista influenciou movimentos de libertação no continente africano, 

assim como iniciativas fundamentais nas Américas, como o Movimento de Direitos Civis nos 

Estados Unidos e as articulações antirracistas do Caribe e da América Latina. Hoje, 

organismos como a União Africana, que reúne 55 países do continente, representam a 

continuidade dessas lutas em direção à integração política, econômica e cultural dos povos 

africanos, reafirmando o legado vivo do panafricanismo como horizonte de emancipação 

global. 

O Quilombismo, nesse sentido, pode ser visto como uma forma de resistência 

cultural que desafia as estruturas de poder e promove a valorização da identidade 

afro-brasileira. Abdias Nascimento, ao desenvolver esse conceito, estava consciente da 

necessidade de reconstruir uma identidade negra positiva e autônoma. O Quilombismo 

propõe a recriação dos quilombos, não apenas como refúgios físicos, mas como espaços 

simbólicos de resistência e resiliência cultural. Esses espaços são essenciais para a 

preservação e revitalização das tradições afro-brasileiras, que foram sistematicamente 

desvalorizadas e reprimidas pela sociedade colonial e pós-colonial brasileira. 

Embora Abdias Nascimento tenha sido um dos mais proeminentes formuladores do 

pensamento panafricanista no Brasil, é importante situar sua atuação em um campo mais 

amplo de mobilizações negras que também articulavam solidariedades transatlânticas e 

reivindicações de pertencimento africano. Sua aproximação com o pan-africanismo se 

intensifica ainda nos anos 1940, especialmente após o I Congresso do Negro Brasileiro 

(1944), e se consolida ao longo das décadas de 1950 e 1960, quando funda o Teatro 

Experimental do Negro (TEN) e lança o jornal Quilombo (1948–1950), espaços nos quais já 

dialogava com ideias de Du Bois, Nkrumah e outras lideranças africanas e afro-diaspóricas. 

 

28 



 
                 Figura 6 - “Em São Paulo o Negro vai às Ruas Protestar: Chega de Mãe Preta”, Revista Istoé, 1979  

                          Fonte: Acervo Ipeafro. 

 

Contudo, Abdias não atuava isoladamente. Na década de 1930 já havia assistido à 

fundação da Frente Negra Brasileira (FNB)3, em São Paulo, uma das primeiras organizações 

políticas negras do Brasil, com forte influência do catolicismo e do nacionalismo conservador 

da época. A FNB teve um papel fundamental na formação de quadros políticos e no 

surgimento de periódicos como O Menelick e A Voz da Raça, além de consolidar 

experiências de educação, assistência social e articulação comunitária.  Embora Abdias tenha 

tido contato com a FNB e com figuras como José Correia Leite4, sua atuação posteriormente 

se diferencia por propor uma política não assimilacionista, fundada na estética, na 

ancestralidade africana e no pan-africanismo insurgente. Em seu Manifesto do Teatro 

Experimental do Negro (1944), Abdias já se opõe à ideia de integração pela via da 

mestiçagem, propondo uma arte negra como afirmação e denúncia. 

4 José Correia Leite foi um importante militante e intelectual negro paulista, atuante na Frente Negra Brasileira e 
na imprensa negra dos anos 1930. Foi um dos organizadores do jornal A Voz da Raça e referência na articulação 
política e cultural do movimento negro no Brasil ao longo do século XX. 
Referência: 
LEITE, José Correia. O negro em São Paulo: depoimento. São Paulo: Secretaria Municipal de Cultura, 1987. 
 

3 A Frente Negra Brasileira (FNB), fundada em 1931, foi a primeira organização política negra de alcance 
nacional no Brasil. Atuou na educação, assistência social e imprensa negra, buscando a integração cívica da 
população negra, mas também reproduzindo certos valores conservadores da época. 
Referência: 
GOMES, Flávio dos Santos. Histórias do movimento negro no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

29 



 

 
              Figura 7 - Frente Negra Brasileira (FNB), São Paulo, 1935.  

              Acervo Ipeafro 

 

Além dos ativistas da FNB, intelectuais como Lino Guedes, Edison Carneiro e 

Solano Trindade também atuaram na afirmação de uma identidade negra politizada. Ruth de 

Souza, atriz formada pelo TEN, foi uma das primeiras a disputar os espaços do teatro e do 

cinema nacional, tensionando a representação do corpo negro feminino em cena. Beatriz 

Nascimento elaborou o conceito de quilombo como categoria política e diaspórica, 

aproximando-o do pan-africanismo. Já Lélia Gonzalez formulou a noção de 

“amefricanidade”5, integrando raça, gênero e cultura negra numa perspectiva crítica 

latino-americana, convergente com a proposta de Quilombismo. 

Ele Semog6, por sua vez, emergiu nos anos 1970 como um dos principais 

articuladores da literatura negra contemporânea. Sua obra poética, profundamente engajada, 

inscreve a palavra como território de resistência e memória, projetando no campo literário a 

6 Éle Semog é poeta, contista e mestre em História Comparada pela UFRJ. Participou de grupos de poesia 
afrodescendente como “Garra Suburbana” e “Bate-Boca”, e fundou o grupo Negrícia em 1984. Foi presidente 
do CEAP e cofundador do jornal Maioria Falante. Fonte: Cultne, disponível em: 
https://cultne.tv/personagens/ele-semog. Acesso em: 9 jun. 2025. 
 

5 O conceito de amefricanidade, elaborado por Lélia Gonzalez, propõe uma identidade política e cultural que 
articula as experiências das populações negras e indígenas nas Américas, integrando raça, gênero e classe a 
partir de uma perspectiva latino-americana e diaspórica. 
Referência: 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo 
afro-latino-americano. Org. FLÁVIA RIOS; MÁRCIA LIMA. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

30 



luta por identidade, negritude e ancestralidade. Atuante no Movimento Negro Unificado 

(MNU) e nos Cadernos Negros, Ele Semog reforça, junto a autores como Cuti e Miriam 

Alves, uma linhagem poética que radicaliza a crítica ao mito da democracia racial — projeto 

já denunciado por Abdias desde os anos 1940. 

Essas figuras, com trajetórias plurais, mostram que o pensamento negro brasileiro 

sempre foi tecido em rede, entre a oralidade e a letra, o palco e a rua, o corpo e o papel. A 

presença de organizações como a FNB, de mulheres intelectuais e de poetas como Ele Semog 

amplia o escopo do pan-africanismo proposto por Abdias, revelando que sua força não esteve 

apenas na liderança, mas também na capacidade de catalisar um campo político-estético 

coletivo e insurgente. 

Ao longo do século XX, a figura de Abdias Nascimento emergiu como uma das 

mais influentes expressões do pensamento político, filosófico e artístico da diáspora africana. 

Artista visual, dramaturgo, político, poeta, professor universitário, intelectual e ativista 

pan-africanista, Abdias foi um dos mais articulados e combativos defensores da valorização 

da cultura e identidade negra nas Américas. Sua atuação multifacetada tornou-se referência 

inescapável nos debates sobre as epistemologias negras e os caminhos de emancipação dos 

povos afrodescendentes.  

A amplitude de sua trajetória é destacada por Elisa Larkin Nascimento, sua 

companheira de vida e uma das principais sistematizadoras de sua obra. No prefácio à 

coletânea "Sortilégio – Mistério Negro" (2011), Larkin o define como “um pensador original 

cuja proposta filosófica, o Quilombismo, contribui com ideias inovadoras para os paradigmas 

culturais e políticos do mundo contemporâneo”. Para ela, Abdias formulou um pensamento 

de enraizamento africano, cuja base epistemológica se estrutura a partir da vivência histórica 

dos povos negros nas Américas e da cosmovisão africana que resiste e se atualiza na 

diáspora. 

A relevância internacional de Abdias Nascimento foi reconhecida formalmente em 

2004, quando seu nome foi inscrito pela UNESCO no registro do Programa Memória do 

Mundo. Este reconhecimento foi motivado pela singularidade e abrangência de seu acervo 

pessoal e intelectual, preservado pelo Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros 

(IPEAFRO), com sede no Rio de Janeiro. Segundo a justificativa oficial da UNESCO, Abdias 

representa uma das vozes fundamentais do século XX para a valorização das culturas de 

matriz africana e a denúncia do racismo como estrutura global. No documento da UNESCO, 

enfatiza-se que Abdias “teve papel determinante na formulação de propostas concretas de 

31 



políticas públicas de ação afirmativa, bem como na promoção da cultura negra como parte 

constitutiva das civilizações contemporâneas”. 

 

  2.3 Linha do tempo da trajetória política, social e ativista de Abdias Nascimento. 

 

Abdias Nascimento foi um prolífico intelectual, artista e ativista cuja vida foi 

dedicada à luta contra o racismo e pela valorização da cultura afro-brasileira. Além de sua 

atuação política e social, ele também se destacou no mundo das artes e da literatura, deixando 

um legado de obras significativas que continuam a inspirar gerações. Parte de sua história 

pode ser sintetizada na seguinte linha temporal: 

 

● 1914: Nascimento em Franca, São Paulo. 

● 1930s: Atuação na Frente Negra Brasileira e participação nas Revoluções de 1930 e 

1932. 

● 1938: Organização e participação no Congresso Afro-Campineiro, em Campinas. 

● 1944: Fundação do Teatro Experimental do Negro (TEN), um marco na luta contra o 

racismo e pela valorização da cultura negra. 

● 1948: Criação do jornal “Quilombo”, que se tornou um veículo importante para a 

expressão e discussão de ideias relacionadas à vida, problemas e aspirações do povo 

negro. 

● 1950s: Ativismo no Movimento Negro Unificado (MNU) e contribuições ao 

Pan-Africanismo. 

● 1968: Exílio durante o regime militar, período em que começou a pintar, inspirado 

pela cultura africana, e realizou sua primeira exposição na Galeria de Arte do Harlem. 

● 1976: Publicação do livro “Memórias do Exílio”, onde relata suas experiências e 

reflexões sobre o racismo e a diáspora africana. 

● 1981: Fundação do Partido Democrático Trabalhista (PDT) e atuação como 

vice-presidente da legenda. 

● 1997-1999: Mandato como Senador pelo Rio de Janeiro, onde propôs leis de ações 

afirmativas. 

● 2004: Indicação ao Prêmio Nobel da Paz. 

● 2011: Falecimento no Rio de Janeiro, deixando um legado de luta e resistência. 

32 



 

                              Figura 8 - Abdias Nascimento discursa em convenção do Partido Democrático  

                                   Trabalhista realizada no Congresso Nacional, em 1982. 

                     Fonte: Acervo Ipeafro 

 

2.4 O exílio de Abdias Nascimento nos Estados Unidos: entre perseguição, criação e 

internacionalização 

 
A ida de Abdias Nascimento para os Estados Unidos, em 1968, não foi um gesto 

voluntário, mas uma necessidade imposta pelas condições políticas do Brasil sob a ditadura 

civil-militar (1964–1985). À época, Abdias era uma figura pública de destaque: intelectual, 

artista e ativista negro, com histórico de enfrentamento ao racismo institucional e à 

marginalização da população negra nas esferas culturais e políticas. A intensificação da 

repressão após o Ato Institucional nº 5 (AI-5) o colocou na mira dos órgãos de controle do 

regime, forçando-o ao exílio político. 

Nos Estados Unidos, Abdias permaneceu por 13 anos, entre 1968 e 1981, período 

em que se estabeleceu majoritariamente no estado de Nova York, com passagens 

significativas também pela Nigéria. Durante esse tempo, foi professor visitante no 

Department of Africana and Puerto Rican Studies da State University of New York 

(SUNY) campus Buffalo, onde desenvolveu uma intensa atividade acadêmica e militante. 

Lecionou disciplinas ligadas à história da África, literatura negra das Américas, política da 

diáspora e estética afro-diaspórica. Sua inserção no ambiente universitário coincidiu com o 

fortalecimento do movimento dos Black Studies, criando um terreno fértil para trocas com 

intelectuais como Amiri Baraka, Maulana Karenga, Sonia Sanchez e Angela Davis. 

33 



Além do ensino, Abdias criou a Black Art Gallery no campus da SUNY, espaço 

voltado à promoção de artistas negros e à valorização da produção visual afro-diaspórica. A 

galeria não só abrigou exposições suas como também sediava debates, performances e 

encontros comunitários. Foi nesse contexto que sua produção pictórica se intensificou, 

especialmente com a série Deuses da África, na qual incorporava elementos das cosmologias 

iorubanas e banto em composições simbólicas e coloridas que articulavam espiritualidade, 

ancestralidade e resistência política. 

Durante o exílio, Abdias também se dedicou à escrita de ensaios e livros. Um dos 

mais importantes é “O Quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista” 

(escrito nos anos 1970 e publicado em 1980), em que consolida sua proposta 

filosófico-política baseada na experiência histórica dos quilombos como forma de 

organização comunitária, autonomia cultural e reexistência negra. Esse período foi marcado 

também por conferências internacionais, articulações com movimentos pan-africanos e sua 

participação no FESTAC 77, na Nigéria, onde foi impedido de representar oficialmente o 

Brasil, mas participou como convidado de honra da diáspora. 

Seu retorno ao Brasil se deu em 1981, com o processo de reabertura política em 

curso. A volta marcou não apenas o reencontro com o país, mas a reinserção de Abdias no 

cenário institucional: no ano seguinte, foi eleito deputado federal constituinte pelo PDT, 

aprofundando sua atuação no campo legislativo, especialmente na proposição de leis ligadas 

à igualdade racial, ações afirmativas e combate à intolerância religiosa. 

O exílio, portanto, não representou um afastamento ou interrupção de sua trajetória, 

mas uma fase de expansão e internacionalização de sua atuação. Foi nos EUA que Abdias 

consolidou-se como figura transnacional, reunindo os papéis de intelectual, artista, 

professor, militante e pensador pan-africanista, construindo pontes entre o Brasil, a África 

e as Américas negras. Em Yale, ele se concentrou nas artes dramáticas, provavelmente 

explorando a interseção entre teatro e questões sociais, enquanto em Buffalo, ele foi 

Professor Emérito e fundou a cátedra de Culturas Africanas no programa de Estudos 

Porto-Riquenhos. Na Universidade de Ifé, ele contribuiu para o Departamento de Línguas e 

Literaturas Africanas, enfatizando a importância da educação e da cultura africana. 

Essas experiências como educador permitiram que Abdias Nascimento influenciasse 

e inspirasse estudantes e acadêmicos, promovendo uma compreensão mais profunda da 

diáspora africana e das questões raciais no Brasil e além. Seu trabalho como professor 

visitante foi um componente vital de sua missão de vida para educar sobre e combater o 

racismo, e para fortalecer a identidade e a cultura afro-brasileira. 

34 



As premiações recebidas por Abdias Nascimento e pelo TEN também são 

indicativos do reconhecimento de seu trabalho e de sua contribuição para a cultura brasileira. 

Esses prêmios não apenas destacaram a excelência artística e intelectual do grupo, mas 

também serviram como uma forma de legitimar e valorizar a produção cultural afro-brasileira 

em um contexto dominado pela hegemonia cultural eurocêntrica. 

 Entre os prêmios que ele recebeu estão: 

● Prêmio UNESCO na categoria “Direitos Humanos e Cultura” (2001): Este prêmio 

foi concedido a Abdias em reconhecimento ao seu trabalho na luta contra o racismo e 

na promoção da cultura afro-brasileira1. 

● Prêmio Comemorativo da ONU por Serviços Relevantes em Direitos 

Humanos (2003): Este prêmio destacou a importância de suas iniciativas em defesa 

dos direitos humanos. 

● Indicação ao Prêmio Nobel da Paz: Abdias foi indicado duas vezes para o Nobel da 

Paz, nos anos de 1978 e 2010, o que reflete o impacto global de seu ativismo. 

● Ordem do Mérito Cultural (2007): Este prêmio do governo brasileiro reconhece 

personalidades que têm contribuições significativas para a cultura do país. 

● Ordem de Rio Branco: Abdias foi agraciado com o grau de Oficial em 2001 e de 

Comendador em 2006, prêmios que homenageiam serviços meritórios e virtudes 

cívicas. 

Essas premiações são testemunhos do papel fundamental de Abdias do Nascimento 

na valorização da cultura afro-brasileira e na luta contra o racismo, tanto no Brasil quanto no 

cenário internacional. Elas servem como um reconhecimento oficial da excelência e da 

importância de seu trabalho, desafiando a hegemonia cultural e promovendo a diversidade. 

 Sua atuação política foi marcada por uma série de conquistas significativas. Como 

parlamentar, Nascimento propôs e apoiou leis que visavam beneficiar diretamente a 

população negra e promover a igualdade racial. Sua presença na Assembleia Legislativa e no 

Congresso Nacional não apenas influenciou a legislação, mas também contribuiu para 

aumentar a conscientização social sobre questões raciais. 

 Ele foi um dos principais articuladores na instituição do Dia Nacional da Consciência 

Negra, que é celebrado em 20 de novembro, data da morte de Zumbi dos Palmares. Essa data 

não apenas homenageia Zumbi, mas também serve como um momento de reflexão sobre a 

trajetória de luta e resistência do povo negro no Brasil, além de destacar a importância da 

promoção da igualdade racial e do combate ao racismo em todas as esferas da sociedade. 
 

35 

https://en.wikipedia.org/wiki/Abdias_do_Nascimento


 
               Figura 9 - Abdias Nascimento participa de peregrinação à Serra da Barriga, sítio histórico do    

               Quilombo dos Palmares, 1983  (foto: Arquivo Sphan) 

               Fonte: Agência Senado 

 

Abdias Nascimento desempenhou um papel fundamental na promoção dessa data e 

na conscientização sobre a importância da cultura afro-brasileira e da luta contra o racismo. 

Sua atuação como parlamentar, professor, escritor, artista e líder comunitário contribuiu 

significativamente para a conscientização sobre a história e as contribuições dos negros para 

a sociedade brasileira. Além disso, as campanhas e movimentos liderados por Abdias 

mobilizaram a sociedade civil, inspirando outros líderes e ativistas a se engajarem na luta 

pelos direitos civis e pela igualdade racial. Seu ativismo incansável teve um efeito 

multiplicador nas ações contra o racismo, promovendo uma mudança significativa na 

mentalidade coletiva do país. 

 

2.5 A escrita como instrumento de luta: a produção literária de Abdias Nascimento 

 

Além das suas atividades teatrais, Abdias Nascimento também deixou um legado 

significativo como escritor. Suas obras literárias abordam uma variedade de temas 

relacionados à história, cultura e política dos negros no Brasil, oferecendo uma perspectiva 

única e indispensável sobre essas questões. Seus escritos continuam a inspirar e informar as 

gerações atuais de ativistas, intelectuais e artistas engajados na luta pela igualdade racial e 

pela valorização da cultura afro-brasileira. 

Entre suas principais obras está Sortilégio – Mistério Negro (1951), peça teatral que 

inaugura uma dramaturgia negra antirracista no Brasil, revelando o sincretismo religioso 

afro-brasileiro como instrumento de resistência e identidade. Nessa obra, Abdias subverte o 

36 



modelo teatral branco-europeu e insere elementos das cosmologias iorubás, explorando o 

sagrado como força política e estética. Outro marco de sua produção é o livro O 

Quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista (1980), no qual Abdias 

sistematiza sua proposta filosófico-política de organização da população negra a partir dos 

valores dos quilombos históricos, entendidos não apenas como refúgios de escravizados, mas 

como modelos de sociedade plural, autônoma e anticolonial. A obra constitui referência 

fundamental para os estudos sobre pan-africanismo e políticas de ação afirmativa no Brasil e 

em países da diáspora. 

Em Dramas para negros e prólogo para brancos (1961), coletânea de peças teatrais, 

Abdias reafirma sua crítica à exclusão estrutural dos negros do circuito artístico nacional, 

questionando os padrões estéticos eurocentrados que dominaram o teatro brasileiro até então. 

As peças ali reunidas encenam personagens negras com protagonismo e complexidade, em 

oposição à tradição de papéis estereotipados. 

O Negro Revoltado (1968), publicado no exílio, reúne textos, ensaios e reflexões 

políticas e culturais que denunciam a opressão estrutural sofrida pela população negra no 

Brasil e nas Américas. Abdias propõe, nesse livro, uma consciência histórica radical e um 

reposicionamento do sujeito negro como agente de transformação social, conectando o 

pensamento político negro brasileiro às lutas anticoloniais africanas e à militância 

internacionalista da diáspora. 

O livro O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado (1978) 

é uma das obras mais contundentes de sua trajetória intelectual. Nele, Abdias denuncia o 

extermínio físico, cultural e simbólico da população negra no Brasil, utilizando dados 

estatísticos, análises históricas e argumentos ético-políticos. Essa obra foi decisiva para 

internacionalizar a denúncia do racismo brasileiro e embasou a indicação de Abdias ao 

Prêmio Nobel da Paz em 2004. 

Em sua autobiografia Memórias do exílio (1981), Abdias rememora o período em 

que foi forçado a deixar o país durante a ditadura militar. Nesse livro, ele narra suas 

experiências como artista e militante na diáspora africana e nas Américas, estabelecendo 

conexões entre o movimento negro brasileiro e os processos de luta por independência e 

autodeterminação nos países africanos e caribenhos. A obra se constitui como importante 

documento político e afetivo, demonstrando o alcance transnacional de sua atuação. 

Essas publicações compõem um corpus essencial da literatura político-cultural 

afro-brasileira, articulando pensamento, arte e militância. Abdias utilizou a palavra escrita 

como instrumento de denúncia e de criação de novas possibilidades de existência negra no 

37 



Brasil e no mundo, consolidando-se como um dos maiores intelectuais da diáspora africana 

no século XX. 

 

      2.6 Um Negro Revoltado e as memórias do I Congresso do Negro Brasileiro 

 

Nascimento foi uma verdadeira força de mudança, destacando-se em diversas áreas, 

desde a política até as artes visuais e cênicas, conforme este estudo reafirma. Dentre seus 

vários campos de atuação, sua contribuição como artista visual é significativa, explorando 

temas como a cultura religiosa da diáspora africana e a resistência à escravidão e ao racismo. 

As passagens de Abdias, tanto no Brasil quanto no exterior, ajudaram a ampliar o alcance e o 

impacto de sua mensagem. Abdias Nascimento, além de ser um ativista fervoroso, foi um 

autor cujas obras literárias refletem profundamente suas lutas e visões políticas e culturais. 

O livro Um Negro Revoltado, publicado em 1982, é mais do que uma autobiografia: 

é um manifesto político, um testemunho histórico e um exercício de memória insurgente. 

Escrito em primeira pessoa, Abdias Nascimento narra suas experiências como militante, 

artista e intelectual negro em um Brasil estruturado pelo racismo. Ao longo da obra, ele 

costura vivências pessoais com análises críticas do contexto social e político que moldou suas 

ações. A escrita de Abdias é marcada por indignação, lucidez e uma profunda fé na 

possibilidade de transformação coletiva. Como ele próprio afirma, trata-se da voz de um 

homem negro “que não se resignou”, e que ao invés disso, “organizou sua revolta”. 

Dentre os episódios narrados em Um Negro Revoltado, o I Congresso do Negro 

Brasileiro, realizado em 1950 no Rio de Janeiro, ocupa um lugar de destaque. Organizado 

pelo Teatro Experimental do Negro (TEN), o Congresso foi uma iniciativa sem precedentes 

na história do país. Reuniu militantes, pesquisadores, professores, estudantes, artistas e 

representantes de diferentes organizações negras de várias partes do Brasil, num esforço 

articulado de diagnóstico das condições da população negra e proposição de estratégias 

coletivas de superação do racismo. 

38 



   
                       Figura 10 - Foto: Jorge Prado Teixeira (de pé); Edison Carneiro, Guerreiro Ramos,  

     Hamilton Nogueira,  Ruth de Sousa, Milca Cruz, Abdias Nascimento e uma taquigrafia.  

                       Fonte: Acervo Ipeafro. 

 

O evento contou com a presença de figuras como Guerreiro Ramos, Edison 

Carneiro, Lino Guedes, entre outros nomes relevantes do pensamento e da militância negra 

da época. As mesas de debate abordaram temas como educação, saúde, trabalho, cultura, 

religião, identidade e política,  sempre a partir da experiência concreta da população negra 

brasileira. Ao invés de se limitar a diagnósticos, o Congresso teve caráter propositivo e 

pedagógico: seus participantes redigiram relatórios, propostas de políticas públicas e 

documentos de denúncia. Para Abdias, o Congresso representava uma tentativa ousada de 

“fundar um novo patamar de consciência negra” no Brasil. Como escreveu mais tarde: 

O I Congresso do Negro Brasileiro não foi apenas um evento: foi a materialização do nosso 

sonho de articulação nacional, de um projeto de nação negra dentro da nação brasileira.” 

(Nascimento, Um Negro Revoltado, p. 84, 1982) 

A realização do Congresso marca um ponto de inflexão na trajetória do TEN: a 

atuação artística passa a caminhar lado a lado com uma militância de base mais estruturada, 

voltada à educação política e à formulação de políticas culturais. Nesse sentido, o TEN não se 

consolidava apenas como um coletivo teatral, mas como um verdadeiro núcleo de 

pensamento negro radical, capaz de articular estética, espiritualidade e práxis social. Esse 

ethos, gestado no Brasil na década de 1940, teria ressonâncias profundas nas décadas 

seguintes. 

 

39 



2.7 FESTAC 77 e seus desdobramentos internacionais 

 

O FESTAC 77 (Festival Mundial de Artes e Cultura Negras e Africanas), realizado 

em Lagos, Nigéria, do qual Abdias participou como convidado de honra, representando o 

Brasil e os ideais do TEN em escala pan-africana. Mais do que um festival artístico, o evento 

foi uma reafirmação simbólica do pan-africanismo como projeto político e cultural 

transcontinental. A presença de Abdias no FESTAC não foi um acaso: era o reconhecimento 

da trajetória do TEN como experiência singular de construção de uma estética negra de 

resistência nas Américas. 

No FESTAC, Abdias reencontra, em solo africano, as bases espirituais, filosóficas e 

políticas que já norteavam o TEN desde sua fundação: a valorização da ancestralidade, a 

centralidade do corpo negro como instrumento de criação e reexistência, e o uso da arte como 

campo de batalha simbólica. Ao lado de intelectuais, líderes religiosos e artistas de dezenas 

de países africanos e da diáspora, ele percebe que o TEN havia antecipado, em sua prática, 

muitos dos princípios que o pan-africanismo propunha. 

Como escreveu posteriormente: 

“O TEN era, sem saber, um quilombo internacional. No FESTAC eu vi que estávamos, há 

décadas, dançando a mesma dança da libertação.” 

(Nascimento, conferência proferida em Ifé, Nigéria, 1978) 

A partir dessa vivência, Abdias não apenas se fortalece como pensador 

pan-africanista, mas propõe a ideia de que o Quilombismo é também um pan-africanismo 

brasileiro, nascido da dor e da esperança de um povo que resistiu à diáspora com cultura, fé e 

invenção.  A participação de Abdias Nascimento no FESTAC 77 – o Segundo Festival 

Mundial de Artes e Cultura Negras e Africanas – representou um ponto alto e ao mesmo 

tempo profundamente conflituoso de sua trajetória política e intelectual. Embora convidado 

diretamente por comissões pan-africanas e por universidades norte-americanas onde 

lecionava, Abdias foi deliberadamente excluído da delegação oficial brasileira enviada ao 

evento pelo Itamaraty, controlado pelo regime militar da época. 

Naquele contexto, o Brasil promovia internacionalmente uma imagem de 

democracia racial, ao mesmo tempo em que reprimia sistematicamente os movimentos negros 

e impedia a ascensão de vozes dissidentes como a de Abdias. A presença do artista e ativista 

no evento foi vista como uma afronta pela diplomacia brasileira, que procurava evitar que ele 

tivesse espaço para denunciar o racismo estrutural e o autoritarismo vigente. Seu discurso de 

40 



abertura foi censurado, e ele foi mantido à margem das programações oficiais — apesar de 

ser um dos intelectuais negros mais respeitados da diáspora naquele momento. 

Esse gesto do Estado brasileiro não apenas expunha a hipocrisia da política externa 

da ditadura, como revelava o lugar desconfortável que Abdias ocupava: negro demais para 

ser legitimado pelo poder branco, politizado demais para ser apenas folclorizado pela cultura 

oficial. Como escreveu posteriormente:  

“Fui convidado pela África, mas negado pelo Brasil. Meu corpo estava presente entre os 

tambores, os cânticos e as máscaras; mas o Estado que deveria me reconhecer preferiu calar 

minha voz.” 

(Abdias Nascimento, entrevista ao jornal Quilombo, 1980) 

Mesmo diante dessas adversidades, sua presença no FESTAC não foi esvaziada. Ao 

contrário: foi amplificada pela solidariedade transnacional entre intelectuais e militantes 

negros de diferentes partes do mundo. Ao lado de artistas, líderes religiosos e pensadores 

pan-africanos, Abdias reencontrava no continente africano os ecos do projeto que vinha 

articulando desde o Teatro Experimental do Negro (TEN): uma arte que fosse política, um 

corpo negro que ocupasse o centro da narrativa, e uma espiritualidade ancestral como 

fundamento civilizatório. 

Esse episódio de confronto entre Abdias e a diplomacia oficial brasileira também 

deve ser lido à luz das relações com os movimentos raciais da época. No Brasil dos anos 

1970, despontava uma nova geração de militantes negros, sobretudo a partir do Movimento 

Negro Unificado (MNU), fundado em 1978, que denunciava abertamente o mito da 

democracia racial. Abdias, ainda que em exílio, era referência para esses jovens ativistas, 

especialmente por sua clareza ao vincular cultura, espiritualidade e ação política. 

O isolamento político imposto a Abdias durante o FESTAC pode ser entendido 

como um símbolo: ele representava um Brasil negro que o próprio Estado insistia em apagar 

um Brasil que não cabia na narrativa oficial, mas que ganhava força nos palcos, nos terreiros, 

nos jornais de bairro e nos panfletos distribuídos nas periferias. Sua exclusão da delegação 

brasileira era também uma tentativa de impedir que a voz da população negra brasileira fosse 

ouvida em um fórum global. E sua insistência em comparecer, por meios alternativos, com 

financiamento internacional é a prova de que o pan-africanismo, para Abdias, não era um 

ideal distante, mas uma prática viva, mesmo quando enfrentava fronteiras, boicotes e 

silenciamentos. 

 

2.8  Análise das construções e vivências do Teatro Experimental do Negro  

41 



 

O Teatro Experimental do Negro (TEN), fundado por Abdias Nascimento em 1944, 

foi uma iniciativa pioneira na promoção da cultura afro-brasileira e na luta contra o racismo 

no Brasil. Além de suas produções teatrais, o TEN desempenhou um papel crucial na 

articulação de debates sobre identidade, representação e justiça social.  

Entre as figuras que participaram do TEN, destacam-se nomes como Ruth de Souza, 

Haroldo Costa, Deolinda Rodrigues, Agostinho Olavo, Isaura Bruno e Léa Garcia — artistas 

que se tornaram referências da dramaturgia e da representatividade negra nas décadas 

seguintes. As experiências do TEN foram marcadas por uma série de eventos e atividades que 

contribuíram para a conscientização e mobilização em torno das questões raciais, deixando 

um legado duradouro para o panorama cultural e político do país, incluindo: 

 

1. Produções Teatrais: O TEN encenou diversas peças que abordavam questões 

relacionadas à cultura afro-brasileira e à discriminação racial, como "O Imperador 

Jones" de Eugene O'Neill, "Orfeu da Conceição" de Vinicius de Moraes e "Sortilégio" 

de Abigail Moura. 

2. Conferências e Palestras: O grupo promoveu uma série de conferências e palestras 

que discutiam temas como identidade negra, representação no teatro e políticas 

públicas para combater o racismo. 

3. Atividades Educativas: O TEN desenvolveu programas educativos para 

conscientizar o público sobre a história e a cultura afro-brasileira, incluindo 

workshops, seminários e cursos. 

4. Manifestações Culturais: Além do teatro, o TEN promoveu outras manifestações 

culturais, como exposições de arte, performances musicais e recitais de poesia, 

destacando a diversidade e a riqueza da herança africana no Brasil. 

5. Engajamento Político: O TEN esteve envolvido em atividades políticas, participando 

de movimentos de resistência contra a discriminação racial e defendendo a igualdade 

de direitos para a população negra. 

 

O TEN não era apenas um grupo teatral; era um movimento de resistência cultural e 

social. Abdias utilizou o teatro como uma plataforma para educar e conscientizar sobre as 

questões raciais, promovendo a igualdade e a justiça social. Ele produziu e dirigiu peças que 

abordavam a experiência negra, muitas vezes incorporando elementos da cultura africana e 

42 



afro-brasileira, e desempenhou um papel significativo em festivais internacionais de cultura 

negra, apesar da censura e da repressão do governo brasileiro da época. 

 

2.8.1 O palco como trincheira: o TEN entre arte, política e exílio 

 

Uma das peças mais emblemáticas encenadas pelo TEN foi “Sortilégio: mistério 

negro” (1951), escrita por Abdias. A obra acompanha a trajetória de um homem negro em 

crise identitária, que, pressionado por forças externas, tenta embranquecer-se espiritualmente 

— até reencontrar sua ancestralidade e reconhecer a negritude como potência. A peça, ao 

tratar simbolicamente do processo de embranquecimento como imposição social, tensionava 

diretamente os discursos da democracia racial. Abdias integrava ali sua crítica ao racismo 

institucional, à exclusão social e à invisibilidade dos corpos negros, condensando em cena os 

eixos centrais de sua atuação: política, cultura, direitos civis e afirmação da identidade negra. 

Como ele próprio escreveu sobre Sortilégio: 

“É uma alegoria da opressão racial e do resgate espiritual do negro brasileiro, uma cerimônia 

de descolonização da alma.” 

 As montagens do TEN confrontavam o público e a crítica branca, incomodavam 

autoridades e denunciavam, em cena, as estruturas da desigualdade racial. Com o passar dos 

anos, o grupo expandiu sua atuação para além dos palcos: promoveu concursos de beleza 

negra, debates, feiras de cultura afro-brasileira e o jornal Quilombo, criando uma rede ampla 

de mobilização e formação política da população negra. 

43 



 

                              Figura 11 - Foto por José Medeiros. Abdias Nascimento em cena de "Sortilégio", 

                                   Abdias Nascimento, 1957.  

                                    Fonte: Acervo Ipeafro 

         

A repressão da ditadura militar, iniciada em 1964 e aprofundada após o AI-5 (1968), 

asfixiou financeiramente e politicamente o TEN. O grupo teve suas atividades 

sistematicamente vigiadas, perdeu apoio institucional e foi marginalizado pela política 

cultural do regime. Abdias passou a ser alvo de perseguições diretas e, em 1968, partiu para o 

exílio, encerrando, simbolicamente, o ciclo do TEN no Brasil. Mas o projeto de resistência 

não cessou — apenas se deslocou geograficamente. 

Nos Estados Unidos, Abdias foi acolhido por intelectuais e instituições 

comprometidas com as lutas por direitos civis e cultura negra. Convidado pela State 

University of New York (SUNY) – Buffalo, tornou-se professor do Departamento de Estudos 

Africanos, onde lecionou disciplinas como Literatura Negra das Américas, Política e Cultura 

da Diáspora, História da África Pré-Colonial e Artes Visuais Africanas. Lá, fundou a Black 

44 



Arts Gallery, espaço voltado exclusivamente à exposição de obras de artistas negros — 

projeto pioneiro para a época. 

 

 
Figura 12 - Nova York (Estados Unidos), 1978: Lélia Gonzalez, Abdias Nascimento e Leonel Brizola em 

encontro promovido por Abdias | Elisa Larkin Nascimento 

Fonte: Acervo Ipeafro 

 

Durante esse período, Abdias teve contato direto com figuras centrais do ativismo e do 

pensamento negro norte-americano, como Amiri Baraka, Angela Davis, Maulana Karenga, 

James Baldwin e intelectuais vinculados ao Black Studies Movement. Embora não tenha tido 

registro documentado de um encontro direto com Malcolm X, suas ideias já circulavam 

amplamente nos meios em que Abdias atuava, especialmente nos debates sobre nacionalismo 

cultural, autodeterminação e racismo sistêmico. 

Seu envolvimento com estudantes afro-americanos foi profundo. Ele incentivava a 

produção artística como forma de afirmação racial, organizava exposições, orientava 

pesquisas e mantinha uma pedagogia afetiva, baseada no respeito às tradições 

afro-diaspóricas. Muitos de seus alunos seguiram caminhos no ativismo, na curadoria e na 

educação. Além das aulas, Abdias produziu, durante o exílio, parte significativa de sua obra 

pictórica, como as séries Deuses da África, Yorubá: civilização negra e Espíritos da 

45 



Ancestralidade. Pintava com tintas vibrantes, figuras simbólicas e títulos em iorubá, em clara 

afirmação de pertencimento e afirmação espiritual. Ele mesmo afirmava que suas telas eram 

“rezas pintadas”. 

 
Figura 13 - Okê, Oxóssi. 1970. Abdias Nascimento. Coleção MASP. Doação Elisa Larkin Nascimento | 

IPEAFRO, no contexto da exposição Histórias afro-atlânticas, 2018. 

Fonte: Acervo Ipeafro 

 

Nos EUA, Abdias também escreveu artigos, concedeu entrevistas a periódicos como 

Black World e Negro Digest, e começou a organizar os manuscritos que dariam origem ao 

livro O Quilombismo, publicado ao retornar ao Brasil. Sua prática artística, pedagógica e 

política nos Estados Unidos foi, portanto, uma extensão viva do TEN, agora em escala 

internacional. 

 

2.9 IPEAFRO: memória, educação e pan-africanismo como projeto de futuro 

 

46 



 A fundação do IPEAFRO – Instituto de Pesquisas e Estudos Afro-Brasileiros, em 

1981, por Abdias Nascimento e Elisa Larkin Nascimento, marca um ponto de inflexão na 

articulação entre militância negra, produção de conhecimento e preservação da memória 

afro-brasileira. O instituto foi criado na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

(PUC-SP), com apoio de dom Paulo Evaristo Arns e de estudantes negros, no momento em 

que Abdias retornava ao Brasil após 13 anos de exílio. A proposta era consolidar um centro 

de estudos e referência ancorado em seu extenso acervo, reunido desde os anos 1920, e 

articulado com a filosofia política do Quilombismo. 

Desde sua origem, o IPEAFRO se constituiu como uma plataforma interdisciplinar 

de pesquisa, documentação, preservação, educação e produção cultural, voltada à valorização 

dos saberes, expressões e lutas da população negra. A atuação conjunta de Abdias e Elisa 

Larkin estruturou o instituto não apenas como guardião de um acervo único, mas como 

espaço vivo de formação, diálogo internacional e incidência política. 

Um dos marcos inaugurais dessa trajetória foi a realização do 3º Congresso de 

Cultura Negra das Américas, em 1982, no Rio de Janeiro, organizado pelo IPEAFRO. O 

evento contou com a presença do Congresso Nacional Africano (ANC) de Nelson Mandela, 

da SWAPO da Namíbia e de representações culturais e intelectuais de diversos países 

africanos, caribenhos e latino-americanos. A iniciativa simbolizou a reinserção do Brasil nos 

circuitos pan-africanistas e fortaleceu os laços entre as lutas negras no Sul Global. 

 

 
          Figura 14 - São Paulo (SP), 1982: 3º Congresso de Cultura Negra das Américas | Abelardo B. Alves Neto 

                 Fonte: Acervo Ipeafro. 

47 



A atuação do IPEAFRO também esteve presente nas lutas legislativas e jurídicas 

contra o racismo. Em 1983, com o apoio da Ordem dos Advogados do Brasil (OAB) em São 

Paulo e de advogados negros, Abdias Nascimento apresentou o Projeto de Lei nº 1.661/1983, 

que visava criminalizar o racismo — resultando, anos depois, na Lei nº 7.716/1989. Essa 

proposta se inscreve em um conjunto de ações do instituto voltadas à transformação estrutural 

da sociedade brasileira. Sob a coordenação de Elisa Larkin Nascimento, o IPEAFRO liderou 

ainda diversos programas educacionais, como os cursos “Conscientização da Cultura 

Afro-Brasileira”, ministrado na PUC-SP, e “Sankofa – Conscientização da Cultura 

Afro-Brasileira”, na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), que se desdobraram 

no Fórum Educação Afirmativa Sankofa. Essas ações foram fundamentais para a construção 

de práticas pedagógicas voltadas à valorização da história e das culturas africanas e 

afro-brasileiras, muito antes da promulgação da Lei 10.639/2003. 

Entre 1983 e 1987, o IPEAFRO publicou a revista bilíngue Afrodiáspora, que reunia 

textos críticos, ensaios, entrevistas e poemas de autores e autoras negras de diferentes partes 

do mundo. A publicação consolidou o instituto como um ponto de convergência das 

epistemologias negras e das conexões da diáspora africana, assumindo um papel fundamental 

na construção de uma linguagem intelectual anticolonial. 

A dimensão cultural e artística do IPEAFRO também foi ampliada com a concepção 

do Museu de Arte Negra (MAN), idealizado por Abdias Nascimento nos anos 1950 e 

consolidado como museu itinerante nos anos 1980 e 1990. A parceria entre o IPEAFRO e o 

MAN garantiu a preservação, difusão e ativação de um acervo de obras de artistas negros e 

negras, como Agnaldo Manuel dos Santos, Rubem Valentim, Wilson Tibério, entre outros, 

além das próprias pinturas de Abdias, que conjugam estética, espiritualidade e militância. 

O trabalho do IPEAFRO, conduzido por Elisa Larkin Nascimento desde a década de 

1990 como diretora-presidente, foi responsável por expandir nacional e internacionalmente o 

legado político, artístico e intelectual de Abdias Nascimento, com exposições realizadas em 

cidades brasileiras, em Nova York e Lagos (Nigéria), além da produção de livros 

fundamentais como “Orixás: Os Deuses Vivos da África”, publicado em 1995, que articula 

pintura, texto e religiosidade para afirmar a dignidade das cosmologias de matriz africana. 

Seus mais de 40 anos de atuação atestam a potência de uma instituição que não apenas 

resguarda memórias, mas forja caminhos para a reconstrução de uma história da arte e da 

cultura brasileira atravessada pelas vozes negras. O IPEAFRO é, portanto, mais do que um 

centro de memória: é um projeto de futuro, de liberdade e de justiça racial. 

 

48 



3. CAPÍTULO 3. A ARTE AFRO -BRASILEIRA E O ESPÍRITO LIBERTADOR DE 

ABDIAS NASCIMENTO  

 

As manifestações artísticas de matriz afrodescendente abrangem múltiplas formas de 

expressão, como música, dança, teatro, literatura e artes visuais, que ao longo da história 

refletiram a confluência entre heranças africanas e os processos de resistência vividos pelos 

negros no Brasil. Segundo Kabengele Munanga (2004), a arte afro-brasileira expressa as 

experiências vividas pelos povos africanos e seus descendentes no país, atravessadas por 

práticas de violência, apagamento e exclusão, mas também por intensas redes de 

solidariedade e afirmação cultural. 

Na dissertação "Entre o visível e o oculto: a construção do conceito de arte 

afro-brasileira" (2017), Hélio Menezes realiza uma investigação profunda sobre os processos 

históricos e institucionais que moldaram essa categoria. Ao discutir os limites da visibilidade 

da arte afro-brasileira, Menezes destaca que essa produção é tensionada por forças que 

simultaneamente tentam absorvê-la e marginalizá-la. O autor evidencia como Abdias 

Nascimento antecipou tais embates ao propor o Quilombismo como paradigma estético, ético 

e político de emancipação negra. Abdias articula sua visão sobre arte negra em diversos 

escritos e discursos. No texto "Arte afro-brasileira: um espírito libertador" — originalmente 

apresentado na Universidade de Ifé, na Nigéria, em 1976 — ele afirma: 
 

                                          "O artista tem o dever compulsório, nesse transe amoroso, de exprimir sua 
relação concreta com a vida e a cultura do seu povo. [...] O exercício da pura 
abstração, o jogo formal incontaminado, reduz-se ao parâmetro do nada: ao 
artifício da 'arte pela arte'." (NASCIMENTO, p.1, 1976) 

 

Essa concepção posiciona a arte afro-brasileira como ferramenta de transformação 

social, comprometida com a vida coletiva, com a ancestralidade e com a descolonização do 

imaginário. Ao criticar os discursos eurocentrados que rebaixaram a arte negra à condição de 

folclore ou etnografia, Abdias denuncia a violência simbólica que acompanha os processos de 

apagamento racial nas instituições culturais ocidentais. Como ele escreve: 

"Nossa arte negra é aquela comprometida na luta pela humanização da existência 

humana." (Nascimento, p.1, 1976) 

Essa perspectiva é atualizada criticamente por Igor Simões, cuja tese de doutorado 

"Montagem fílmica e exposição: vozes negras no cubo branco da arte brasileira" (2019) 

49 



analisa como os espaços expositivos operam como dispositivos de controle e silenciamento 

das vozes negras. Simões afirma: 

"A exposição de obras de artistas negros em instituições embranquecidas muitas vezes 

reduz suas proposições a uma moldura tolerável, integrável, que neutraliza suas forças 

de contestação." (SIMÕES, 2019, p. 51) 

Ao denunciar o "cubo branco" como estrutura colonial de purificação da arte, 

Simões se aproxima do pensamento abdiasiano ao reivindicar espaços de autonomia estética e 

política para as produções negras. Para ambos, a arte negra é a prática de libertação e criação 

de mundos outros. Nesse sentido, a proposta do Quilombismo enquanto projeto cultural, 

filosófico e político transcende o campo das artes visuais para operar como matriz 

contra-hegemônica de existência. O Teatro Experimental do Negro (TEN), fundado por 

Abdias em 1944, foi uma das primeiras experiências de institucionalização dessa proposta, 

reunindo artistas como Ruth de Souza, José Heitor, Yêdamaria, Chico Tabibuia e Cleoo. Com 

ele, a arte negra se tornou um território de reconfiguração da subjetividade e de resistência 

coletiva. 

 
                          Figura 15 -  Todos os Filhos de Deus Têm Asas: Ruth de Souza e Abdias Nascimento  

                                                  Fonte: Acervo Ipeafro 

 

A análise da trajetória de Abdias feita por Marcio José de Macedo (2005) confirma 

esse movimento. O autor evidencia como Abdias transitou do desejo de assimilação à ruptura 

radical com os projetos de embranquecimento nacional, passando a afirmar uma modernidade 

50 



negra baseada na valorização da ancestralidade africana e na crítica à democracia racial. 

Macedo demonstra que, ao fundar o TEN e criar o Museu de Arte Negra, Abdias pavimentou 

caminhos para a emergência de um pensamento curatorial negro no Brasil. 

A literatura afro-brasileira, conforme Eduardo Assis Duarte (2014), também se 

insere nesse campo de disputas. Ao construir narrativas plurais que desestabilizam o cânone 

literário nacional, essa produção amplia as estratégias de resistência e afirmação cultural e 

política, articulando-se com a arte visual na reescrita da história brasileira. 

      Por fim, a arte afro-brasileira representa mais do que estética: trata-se de um campo de 

insurgência e reconfiguração ontológica. Nas palavras de Abdias: 

"Estamos tornando as fundações prístinas em contemporâneas forças de transformação 

social." (Nascimento, O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado, p, 12, 1978). 

Portanto, a integração entre arte afro-brasileira e Quilombismo configura um projeto 

de descolonização do pensamento, de reinvenção das instituições e de afirmação da dignidade 

negra no Brasil e no mundo.     

   
           Figura 16 - Abdias Nascimento no Senado Federal. Fonte: Agência Senado. Célio Azevedo. 2005. 

           Fonte: Acervo Ipeafro 

 

4. CAPÍTULO 4: ABDIAS NASCIMENTO - UM CURADOR-ARTISTA, 

ARTISTA-CURADOR 

 

51 



Como um dos pilares fundamentais do Teatro Experimental do Negro (TEN), a 

atenção às visualidades afro-brasileiras consolidou-se como elo essencial na articulação entre 

arte e política em suas ações. Para além da cena teatral, o TEN engendrou um projeto amplo 

de emancipação estética e subjetiva, que buscava romper com os paradigmas brancos de 

representação e instaurar um novo campo simbólico centrado na valorização da cultura negra. 

Nesse horizonte, a atuação de Abdias Nascimento como artista e curador se revela 

estratégica: ele compreendeu a imagem como um território de disputa e a arte como campo 

de afirmação da dignidade negra. 

Um marco emblemático dessa atuação foi a criação, em 1955, do Concurso do 

Cristo Negro, iniciativa que tensionava o imaginário religioso hegemônico ao propor uma 

representação afrocentrada da figura de Cristo. Essa ação, embora localizada, inaugurou um 

importante gesto curatorial, pois mobilizou artistas negros e brancos a pensarem a estética 

cristã a partir de uma negritude insurgente. As obras produzidas nesse contexto foram, em 

grande parte, incorporadas ao acervo do Museu de Arte Negra (MAN), projeto idealizado por 

Abdias como desdobramento material e conceitual das lutas encampadas pelo TEN. 

 

 
                        Figura 17 - Djanira da Motta e Silva, Cristo na coluna, 1955. Óleo sobre tela, 81 × 115 cm.   

                        Foto: Jaime Acioli.  

                       Fonte: Acervo Ipeafro 

 

 O MAN, ainda que jamais tenha tido sua sede definitiva plenamente instalada, 

constitui uma das mais ousadas propostas museológicas do século XX brasileiro. Sua 

concepção rompeu com os parâmetros tradicionais da museologia moderna ao estabelecer um 

52 



museu comunitário e político, voltado à celebração das culturas negras e à crítica do 

epistemicídio colonial. Trata-se de um espaço simbólico de enunciação negra, em que o 

curador é também ativista, o artista é também educador, e a obra de arte é convocada à ação 

social. 

Ao reunir, salvaguardar e apresentar um conjunto de produções artísticas 

afrocentradas, Abdias ressignificava a própria ideia de acervo. Seu trabalho curatorial não se 

limitava à seleção e organização de objetos; ele promovia um modo de olhar o mundo a partir 

da experiência negra, mobilizando a curadoria como instrumento de reescrita histórica e de 

reparação cultural. Nesse sentido, o museu pretendido por Abdias era, mais do que uma 

instituição física, uma plataforma política de insurgência e formação crítica. 

Durante seu exílio (1968–1983), imposto pelo endurecimento da Ditadura Militar, 

Abdias continuou a expandir seu repertório artístico e curatorial em diálogo com contextos 

internacionais. Nos Estados Unidos e na Nigéria, produziu pinturas, participou de exposições 

e fortaleceu vínculos com o pan-africanismo. Essas vivências ampliaram sua visão e 

consolidaram sua atuação como intelectual transnacional, que pensa a arte negra não apenas 

como forma de resistência local, mas como linguagem de uma diáspora em movimento. 

 
Em 1968, Abdias obteve uma bolsa de uma instituição 

norte-americana, a Fundação Fairfield, e viajou para conhecer novas 

experiências do teatro e movimento negro. Devido à promulgação do 

AI-5, ele não retornou ao Brasil, ficando fora do país por quase treze 

anos. Ao chegar aos Estados Unidos, deparou-se com o 

fortalecimento da luta  por  direitos  civis,  e  teve  maior contato  com  

os  movimentos anticolonialistas africanos. Em 1968, o ativismo de 

líderes norte-americanos como Martin Luther King, assassinado três  

anos  antes,  e  Huey  P.  Newton, fundador dos Panteras  Negras,  

acompanhava  o crescimento  de  mobilizações  sociais  em  torno  do  

chamado  Poder  Negro  (Black  Power).  É também durante o exílio 

nos EUA que Abdias começa    pintar, dedicando-se 

fundamentalmente a temas relacionados ao candomblé (Castro e 

Santos, p. 7, 2019) 

 

        A dualidade de Abdias, artista e curador, é menos uma soma de funções do que uma 

sobreposição de camadas: sua produção visual está atravessada pela mesma pulsão de 

denúncia e proposição que orienta suas práticas curatoriais. Como artista, ele compunha 

narrativas visuais que descolonizavam o olhar; como curador, convocava essas narrativas à 

53 



cena pública, desafiando os silenciamentos institucionais e abrindo caminhos para uma 

museologia negra, insurgente e ancestral.  

        Essa inter-relação aponta para uma compreensão radical do papel da curadoria como 

prática de liberdade. Ao fundar um museu negro em um país onde a branquitude 

institucionaliza o apagamento, Abdias antecipa debates contemporâneos sobre curadorias 

afro-referenciadas e museologias críticas. Sua atuação ressoa nos percursos de curadores e 

curadoras negras que hoje tensionam os limites das instituições e reconfiguram os modos de 

narrar, expor e preservar as experiências negras no Brasil. 

      Mais do que um capítulo da história, o projeto de Abdias Nascimento permanece como 

provocação e bússola para as práticas curatoriais de hoje. Ele ensinou que é possível, e 

necessário, curar a partir de um corpo negro, de uma história negra, de uma cosmologia 

negra. E que isso não é apenas uma possibilidade estética, mas um gesto político e 

civilizatório. 

 

5. A MEU VER E SENTIR: MAC NITERÓI E MASP - PERCEPÇÕES 

INSTITUCIONAIS DAS PINTURAS E LEGADO ARTÍSTICO DE ABDIAS 

NASCIMENTO NA HISTÓRIA DA ARTE BRASILEIRA 

 

A realização das exposições “Abdias Nascimento – Um Espírito Libertador”, no 

Museu de Arte Contemporânea de Niterói (MAC, 2019), e “Abdias Nascimento: um artista 

panamefricano”, no Museu de Arte de São Paulo Assis Chateaubriand (MASP, 2022), marca 

um momento simbólico do esforço tardio de grandes instituições brasileiras em reinscrever 

artistas negros na história da arte nacional. Ambas as mostras foram importantes em termos 

de visibilidade e incorporação museológica, mas é preciso confrontar os limites dessa 

inserção: até que ponto essas instituições foram capazes de incorporar o pensamento radical 

de Abdias? Como sua produção pictórica, forjada entre o exílio, o pan-africanismo e a crítica 

anti colonial, foi reterritorializada no espaço expositivo ainda normativo do museu? 

O conceito de cubo branco, tal como discutido por Igor Simões, nos oferece uma 

chave crítica para pensar essas inserções. O cubo branco, espaço neutro, asséptico, 

universalizante que organiza não apenas a forma como as obras são expostas, mas também a 

forma como são lidas, classificadas e, muitas vezes, silenciadas. Simões afirma que o cubo 

branco funciona como "dispositivo de colonialidade estética", que purifica a obra de seus 

vínculos históricos, afetivos e comunitários para submetê-la a uma lógica de contemplação 

formal e universalizante. Em sua tese, Simões afirma: “Se o Cubo Branco da arte brasileira é 

54 



a Casa‑grande, uma extensão do sistema que privilegia a branquitude institucional, é preciso 

investigar quem são os sujeitos brancos que se beneficiam desse sistema… A história da arte, 

majoritariamente branca, conta 2.443 artistas: apenas 22 são negros.” Essa operação é 

especialmente crítica quando aplicada à obra de um artista como Abdias Nascimento, cuja 

pintura está visceralmente imbricada a um projeto de emancipação negra e à construção de 

epistemologias próprias no campo das artes. 

No MAC Niterói, sob a curadoria de Pablo León de la Barra e Raphael Fonseca, a 

exposição “Abdias Nascimento: Um Espírito Libertador” (13 de abril a 4 de agosto de 2019) 

apresentou 36 pinturas produzidas por Abdias entre 1960 e 1990, com destaque para os 

símbolos iorubás Exu, Iemanjá, Xangô e Oxóssi, valorizando sua dimensão pan-africana e o 

exílio como vivência estética e política. A sala principal, de formato circular projetado por 

Oscar Niemeyer, ofereceu uma experiência expositiva dialógica: a circularidade permitiu que 

o espectador circulasse pelas obras em vista panorâmica, criando um giro quase ritualístico e 

relacional entre pinturas e paisagem. É importante destacar que não foram construídas 

paredes adicionais ou suportes temporários; as obras foram dispostas diretamente nas paredes 

semi-circulares do edifício, respeitando a arquitetura original e potencializando o diálogo 

orgânico entre a espacialidade do museu e o universo simbólico das obras. Essa dinâmica 

espacial favorece leituras transversais entre as obras, ativando uma percepção fluida e mais 

sensível da cosmologia visual de Abdias. 

 

Figura 18 - Foto: Acervo pessoal. Mac Niterói, 2019. 

Fonte: Acervo MAC Niterói 

 

55 



A curadoria da programação pública, a cargo de Raquel Barreto, alargou o escopo da 

exposição com o seminário “Negra Presença: Arte, Política, Estética e Curadoria”, realizado 

de 15 a 17 de agosto de 2019 no próprio salão expositivo. Em uma ocupação performativa do 

espaço circular, o seminário reuniu conferências, mesas de debate, performances e um 

curso-diálogo pela manhã. Entre os participantes, estiveram Elisa Larkin Nascimento, 

Kabengele Munanga, Muniz Sodré, Reginald Adams, Carmen Luz, Haroldo Costa, Milsoul 

Santos, Keyna Eleison, Roberta Alleixo, Thais Rocha, Julio Cesar Tavares, Marcelo Campos 

e Mariana Maia. O curso História da Arte Afro-brasileira: séculos XIX–XXI, ministrado por 

Hélio Menezes, foi um destaque, oferecendo recortes históricos e conceituais que ancoraram 

o pensamento abdiasiano em redes de produção negra. 

 

Figura 19 - Flyer do seminário Negra Presença: Arte, política, estética e curadoria. 2019.  

Fonte: Acervo Ipeafro. 

 

Essas atividades programáticas permitiram ativar a exposição como um espaço de 

enunciação crítica e de escuta coletiva, sinalizando um modelo de museu insurgente, 

afroreferenciado e em estado de vigília. No entanto, é necessário apontar criticamente a 

ausência de um curador ou curadora negro/a na curadoria principal da mostra. Dado o escopo 

e a profundidade da produção artística e política de Abdias Nascim››››ento, essa escolha 

institucional revela um limite significativo na capacidade de compreender desde dentro as 

epistemologias negras que sustentam sua obra. A ausência de um olhar negro na condução 

curatorial pode comprometer camadas de leitura fundamentais sobre ancestralidade, estética e 

56 



insurgência que Abdias articula em sua pintura. É um ponto que exige reflexão por parte das 

instituições sobre quem são os sujeitos autorizados a narrar e expor a história da arte negra no 

Brasil. 

Figura 20 - Foto: Reprodução/MAC Niterói 

Fonte: Mac Niterói 

 

No MASP, a exposição “Abdias Nascimento: um artista panamefricano” (28 de 

julho a 30 de outubro de 2022), curada por Amanda Carneiro (curadora assistente) e Tomás 

Toledo (curador-chefe à época), foi a maior mostra já dedicada à produção visual de Abdias 

Nascimento. A exposição reuniu 61 pinturas realizadas entre 1968 e 1998, período mais 

fecundo de sua trajetória artística. Pinturas que dialogam com insígnias religiosas 

afro-brasileiras, símbolos adinkras, abstração geométrica e personagens mitológicos 

habitaram o espaço subterrâneo do museu. 

 

57 



Figura 21 - Vistas da exposição: Abdias Nascimento: um artista panamefricano 

Fonte: MASP 

 

O neologismo "panamefricano" no subtítulo da mostra propôs o cruzamento entre a 

herança pan-africanista de Abdias e a expressão "ladino-amefricano", cunhada por Lélia 

Gonzalez, que se refere às culturas negras da América Latina. A exposição foi dividida em 

sete núcleos temáticos, com base em conceitos formulados pelo próprio Abdias em textos e 

obras: Teogonia afro-brasileira, Quilombismo, Deuses vivos, Germinal, Sankofa, Axé da 

esperança, Axé de sangue. 

 

Figura 22 - Vistas da exposição: Abdias Nascimento: um artista panamefricano 

Fonte: MASP 

 

Contudo, o projeto expográfico enfrentou limitações. O espaço em formato de U, 

localizado no subsolo do museu, comprometeu a fruição sensível das obras, limitando a 

circulação e a contemplação panorâmica. Houve uma tendência à supervalorização estética 

das pinturas, com pouca ênfase em documentos, registros históricos e no papel de Abdias 

58 



como curador-artista. Seu ativismo político, sua atuação na Frente Negra Brasileira, sua 

experiência com o Teatro Experimental do Negro e a criação do Museu de Arte Negra foram 

apenas brevemente referenciadas. A potência institucional de Abdias como propositor de uma 

outra museologia foi, assim, em certa medida, apagada em favor de uma leitura formalista de 

suas obras. 

Cabe lembrar que, antes dessas exposições individuais, a pintura Okê Oxóssi, a 

primeira de sua autoria, foi doada ao MASP pelo IPEAFRO em 2018, durante a realização da 

mostra Histórias Afro-Atlânticas, organizada em parceria com o Instituto Tomie Ohtake. 

Curada por Adriano Pedrosa, Ayrson Heráclito, Hélio Menezes, Lilia Schwarcz e Tomás 

Toledo, essa exposição histórica propôs uma ampla cartografia visual das heranças e 

resistências negras no Atlântico. A obra Okê Oxóssi, que mistura a bandeira nacional com a 

saudação ao orixá caçador, tornou-se um emblema da mostra e ponto de partida para repensar 

o significado da cidadania negra em um país estruturalmente racista. 

 
Figura 23 - Elisa Larkin Nascimento conversa com O’Neil Lawrence, curador da Galeria Nacional de Arte da 

Jamaica. Ao fundo, no centro, a obra “Okê Oxossi”, de Abdias Nascimento (1974). Foto: César Nascimento. 

Fonte: Acervo Ipeafro. 

 

A exposição individual de 2022 integrou o biênio de programação do MASP 

intitulado “Histórias Brasileiras”, que coincidiu com o bicentenário da Independência. Ao 

lado de artistas como Alfredo Volpi, Dalton Paula, Luiz Zerbini, Joseca Yanomami, Madalena 

dos Santos Reinbolt, Judith Lauand e Cinthia Marcelle, Abdias foi inserido na narrativa da 

história nacional pela via da arte. 

59 



Apesar dessas limitações institucionais, os catálogos produzidos para ambas as 

exposições se destacaram como documentos críticos. O catálogo do MAC–Niterói reuniu 

textos curatoriais, entrevistas e ensaios visuais. O catálogo bilíngue do MASP incluiu textos 

de Elisa Larkin Nascimento, Kimberly Cleveland, Raphael Fonseca, Glaucea Britto, Túlio 

Custódio e Molefe Kete Asante, além de textos históricos de Abdias e Lélia Gonzalez. A 

presença de Asante, referência central do panafricanismo ou da afrocentricidade e do 

pensamento pan-africanista contemporâneo, amplia o alcance internacional das leituras sobre 

Abdias. 

Foi também a partir de Molefe Kete Asante que se deu o primeiro encontro desta 

pesquisadora com a obra de Abdias Nascimento. Em 2019, durante um congresso acadêmico 

na Temple University, na Filadélfia, tive a oportunidade de visitar o escritório do professor 

Asante, onde se encontrava exposta uma pintura original de Abdias. A imagem daquela obra, 

seu simbolismo visual e sua presença naquele território intelectual afrocentrado marcaram 

profundamente minha percepção. Esse encontro inicial não apenas despertou o interesse pela 

pesquisa, mas também orientou minhas escolhas profissionais e teóricas no campo da 

curadoria, guiando o caminho que culminaria nesta monografia. 

        

                                 Figura 24 - Eu, Thayná Trindade e Molefe Kete Asante, Temple University, 2019. Philadelphia/US.  

                                                     Fonte: Acervo Pessoal 

 

60 



A tarefa que permanece é, então, a de radicalizar a presença de Abdias Nascimento 

no museu, não como ícone domesticado, mas como artista-militante que repensou o próprio 

conceito de arte, de curadoria e de museu. Abdias precisa entrar nas instituições sem deixar 

de ser Abdias: político, pan-africano, quilombista, encantado. E essa é uma tarefa que cabe às 

novas gerações de curadoras e curadores negros, que, como ele, atuam na interseção entre 

arte e política, corpo e ancestralidade, estética e libertação. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS:  

 

Este trabalho buscou caminhar junto às pegadas de Abdias Nascimento, artista, 

intelectual e griô da luta negra no Brasil e no mundo. Mais do que revisitar sua trajetória, 

procuramos escutar o que sua obra  visual, poética, política ainda sussurra em nossos dias: 

que a arte não é ornamento, mas verbo, gesto de reexistência e projeto de mundo. Abdias nos 

ensinou que o corpo negro é arquivo e altar, e que toda forma de criação pode ser também 

ritual de cura e insurgência. 

No campo da História da Arte, esta pesquisa se inscreve como gesto de 

deslocamento e reparação. Ao trazer Abdias ao centro do debate acadêmico, rompe-se com a 

lógica excludente dos cânones eurocentrados que por tanto tempo silenciaram vozes negras. 

Propõe-se aqui uma escrita da história da arte que não tema a encruzilhada, que se permita 

afetar por outras epistemologias e que assuma a beleza como força política. Abdias amplia o 

próprio conceito de arte ao evocar sua dimensão espiritual, coletiva, ritualística e de 

denúncia. Sua produção, que ultrapassa a bidimensionalidade da tela, convoca o espectador a 

uma relação ética e afetiva com o mundo. 

Abdias Nascimento foi também curador de seu tempo. Articulou inúmeras 

possibilidades visuais e de colecionismos imaginados para o Museu de Arte Negra como um 

espaço de liberdade, onde as obras não estariam submetidas ao julgamento estético de uma 

elite branca, mas seriam compreendidas em sua complexidade ancestral e política. Ele 

inaugurou, portanto, uma curadoria negra e insurgente antes mesmo que essa terminologia 

ganhasse corpo nas práticas museais contemporâneas. O impacto de sua proposta ainda 

reverbera nas ações de curadores e curadoras negras que hoje ocupam os museus e galerias, 

questionando as estruturas do cubo branco e propondo epistemologias visuais negras. 

Ao longo desta pesquisa, ficou evidente que pensar a obra de Abdias é, 

necessariamente, pensar o Brasil. Um Brasil que carrega feridas coloniais abertas, mas 

também pulsações de resistência e criação ininterruptas. Um Brasil onde a arte negra ainda é, 

61 



tantas vezes, marginalizada, exotificada ou instrumentalizada, mas que também tem 

testemunhado, nos últimos anos, um levante de artistas, intelectuais e instituições 

comprometidas com a reconfiguração de narrativas. O legado de Abdias é bússola e farol 

nesse processo. Sua obra nos ajuda a imaginar outras formas de museu, de política cultural, 

de ensino da arte e de convívio social. 

Para além da academia, este trabalho é também um chamado à sociedade. Olhar para 

Abdias é olhar para o Brasil que se recusa a esquecer. É recusar-se a apagar os nomes, os 

rostos e os sonhos que compõem a tessitura da cultura afro-brasileira. Num tempo em que o 

racismo ainda estrutura tantas camadas da vida social, resgatar o pensamento de Abdias é 

semear horizontes de justiça racial, de memória insurgente, de liberdade não apenas como 

ausência de correntes, mas como presença plena de dignidade. 

A relevância deste trabalho para o campo da História da Arte está, portanto, em seu 

gesto de reencantamento e revisão crítica da historiografia. Ao optar por um pensamento que 

articula estética e política, ancestralidade e contemporaneidade, escritura e imagem, 

propõe-se uma ampliação dos fundamentos teóricos e metodológicos da disciplina. Esta 

pesquisa afirma que não há neutralidade na história da arte, e que é preciso nomear, 

reconhecer e valorizar os corpos que historicamente sustentaram as expressões artísticas do 

Brasil, muitas vezes sem serem legitimados pelos espaços institucionais. 

Ao concluir este percurso, reafirmamos que Abdias Nascimento não cabe em 

molduras. Sua obra atravessa o tempo como flecha de Ogum, abrindo caminhos para que 

outras histórias possam ser ditas, pintadas, cantadas e ensinadas. O presente trabalho, como 

ele próprio escreveu um dia, deseja apenas ser uma continuidade da luta. Luta por um mundo 

em que a arte negra não precise mais ser justificada, mas simplesmente celebrada. 

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

62 



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

CASTRO, Mauricio Barros de; SANTOS, Myrian Sepúlveda dos. Abdias do Nascimento e o 

Museu de Arte Negra. MODOS: Revista de História da Arte, Campinas, SP, v. 3, n. 3, p. 

174–189, 2019. DOI: 10.24978/mod.v3i3.4235. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8663189. Acesso em: 31 

maio 2024. 

DUARTE, Eduardo Assis. Literatura e afrodescendência no Brasil: antologia crítica. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, 2014. 

DUARTE, Eduardo. Estética negra: ensaios sobre a produção cultural afro-brasileira. São 

Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2019. 

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Tradução de José Laurênio de Melo. 6. ed. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 

EDUFBA, 2008. 

FONSECA, Raphael; LEÓN DE LA BARRA, Pablo. Abdias Nascimento: um espírito 

libertador. Niterói: MAC Niterói, 2019. Catálogo da exposição. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de Adelaine La 

Guardia Resende et al. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu da 

Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2016. 

LARKIN NASCIMENTO, Elisa. Prefácio. In: NASCIMENTO, Abdias. Sortilégio: mistério 

negro. Rio de Janeiro: IPEAFRO, 2011. 

MACEDO, Marcio José de. Abdias do Nascimento: a trajetória de um negro revoltado 

(1914–1968). 2005. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2005. 

MASP. Abdias Nascimento: um artista panamefricano. São Paulo: Museu de Arte de São 

Paulo Assis Chateaubriand, 2022. Catálogo da exposição. 

MENEZES, Hélio. Entre o visível e o oculto: a construção do conceito de arte 

afro-brasileira. 2017. Dissertação (Mestrado em Artes) – Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2017. 

MENEZES, Hélio; BARRETO, Raquel (Org.). Negra Presença: arte, política, estética e 

curadoria. Programa público da exposição Abdias Nascimento: Um Espírito Libertador. 

MAC Niterói, 2019. 

63 



MUNANGA, Kabenguele (Org.). História do negro no Brasil. Brasília: Fundação Cultural 

Palmares, 2004. 

MUSEU DE ARTE CONTEMPORÂNEA DE NITERÓI. Abdias Nascimento: um espírito 

libertador. Niterói: Niterói Livros, 2019. 

NASCIMENTO, Abdias. Arte afro-brasileira: um espírito libertador. Apresentado na 

Universidade de Ifé, Nigéria, 1976. 

NASCIMENTO, Abdias. Dramas para negros e prólogos para brancos. Rio de Janeiro: 

Secretaria Municipal de Cultura, Departamento Geral de Documentação e Informação 

Cultural, Divisão de Editoração, 1981. 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombo dos Palmares. Rio de Janeiro: Vozes, 1982. 

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. 

Petrópolis: Vozes, 1980. Também publicado por: São Paulo: Perspectiva, 1980. 

NASCIMENTO, Abdias. Orixás: os deuses vivos da África = Orishas: the living gods of 

Africa in Brazil. Tradução de Elisa Larkin Nascimento. Edição bilíngue. Rio de Janeiro: 

IPEAFRO/Afrodiáspora, 1995. 

NASCIMENTO, Abdias. Quilombo: vida, problemas e aspirações do negro. Edição 

fac-similar. São Paulo: Editora 34, 2003. 

NASCIMENTO, Abdias. Sortilégio: mistério negro. 2. ed. Rio de Janeiro: IPEAFRO, 2004. 

PEDROSA, Adriano et al. Histórias Afro-Atlânticas. São Paulo: MASP/Instituto Tomie 

Ohtake, 2018. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias do Sul: perspectivas. São Paulo: Cortez, 

2010. 

SEMOG, Éle. Abdias Nascimento: o griot e as muralhas. Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 

SIMÕES, Igor Manoel. Montagem fílmica e exposição: vozes negras no cubo branco da arte 

brasileira. 2019. Tese (Doutorado em Artes Visuais) – Universidade Federal do Rio Grande 

do Sul, Porto Alegre, 2019. 

SIMÕES, Igor Manoel. Todo cubo branco tem um quê de Casa Grande: racialização, 

montagem e histórias da arte brasileira. Revista Philia – Filosofia, Literatura & Arte, v. 3, n. 

1, p. 314–329, maio 2021. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/philia/article/view/113790. 

Acesso em: 28 fev. 2020. 

SOUZA, Marcelo Fonseca Gomes de. Abdias Nascimento e o Museu de Arte Negra em 

Inhotim: algumas encruzilhadas. Trivium, Rio de Janeiro, v. 14, n. spe, p. 132–136, abr. 2022. 

Disponível em: 

64 



http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S217648912022000100013&lng

=pt&nrm=iso. Acesso em: 31 maio 2024. 

THEODORO, G.; MORAES, W.; GOMES, F. Dos quilombos ao quilombismo: por uma 

história comparada da luta antirracista no Brasil (notas para um debate). Revista da 

Associação Brasileira de Pesquisadores/as Negros/As (ABPN), v. 8, n. 18, p. 215–238, 2016. 

Disponível em: https://abpnrevista.org.br/site/article/view/49. Acesso em: 21 mar. 2024. 

UNESCO. Memória do Mundo: Registro Internacional – Abdias Nascimento. Paris: Unesco, 

2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

65 


	Monografia_ThaynáTrindade_História da Arte_2025_EBA_UFRJ

