
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO RIO DE JANEIRO 

INSTITUTO DE ECONOMIA 

BACHARELADO EM CIÊNCIAS ECONÔMICAS 

 

 

 

 

 

 

 

Clara dos Santos Barros 

 

 

 

 

POVOS INDÍGENAS E DESENVOLVIMENTO CAPITALISTA: UMA INTRODUÇÃO 

ÀS “IDEIAS PARA ADIAR O FIM DO MUNDO” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2023



 

 

Clara dos Santos Barros 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

POVOS INDÍGENAS E DESENVOLVIMENTO CAPITALISTA: UMA INTRODUÇÃO 

ÀS “IDEIAS PARA ADIAR O FIM DO MUNDO” 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao 

Instituto de Economia da Universidade Federal 

do Rio de Janeiro como parte dos requisitos 

necessários para a obtenção do grau de 

Bacharela em Ciências Econômicas. 

 

Orientador: Prof. Dr. Jaime Ernesto Winter 

Hughes León 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2023



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Clara dos Santos Barros 

 

 

POVOS INDÍGENAS E DESENVOLVIMENTO CAPITALISTA: UMA INTRODUÇÃO 

ÀS “IDEIAS PARA ADIAR O FIM DO MUNDO” 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao 

Instituto de Economia da Universidade Federal 

do Rio de Janeiro como parte dos requisitos 

necessários para a obtenção do grau de 

Bacharela em Ciências Econômicas. 

 

 

 

Rio de Janeiro, 15 de dezembro de 2023. 

 

 

 

____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Jaime Ernesto Winter Hughes León 

Instituto de Economia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

 

 

 

__________________________________________________________ 

Profª. Drª. Margarita Olivera 

Instituto de Economia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) 

 

 

 

________________________________________________________ 

Doutoranda Helena Marroig Barreto 

Instituto de Economia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ)



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

Dedico esse trabalho à Aldeia Iriri Kãnã Pataxi 

Üi Tanara de Paraty



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

É uma honra inexplicável para mim me formar na Universidade Federal do Rio de 

Janeiro, um espaço com o qual tanto sonhei e que tanto admirei. É emocionante olhar para trás 

e constatar o quanto eu aproveitei, me orgulhei e valorizei esse espaço, ciente a todo tempo de 

que estava vivendo oportunidades únicas, com o coração cheio de gratidão, curiosidade e 

entusiasmo. 

Agradeço a todos os professores e funcionários da UFRJ, que tanto admiro e respeito, 

e que foram essenciais para o meu crescimento, para o meu aprendizado, e para a minha 

(trans)formação como economista e como ser humano. Agradeço especialmente ao meu 

orientador Jaime, sempre tão atencioso e com as melhores contribuições, por todo o apoio e 

zelo com a minha pesquisa e pelas nossas sempre maravilhosas trocas. Agradeço a Gustavo 

Machado, cuja pesquisa certamente foi a grande inspiração do meu trabalho, por ser tão solícito, 

empolgado e generoso em me ajudar com uma extensa bibliografia e valiosas conversas. 

Agradeço também aos meus amigos que compartilharam a graduação comigo, me inspirando, 

me ensinando e me preenchendo de orgulho dos excelentes economistas que a UFRJ formou. 

Agradeço aos meus pais, Gláucia e Gilvan, por me darem a vida e priorizarem e 

incentivarem na minha criação o meu acesso à educação, à cultura, à arte, aos livros, à 

informação de qualidade, a experiências enriquecedoras e à expansão do meu repertório e 

conhecimento. Sem eles, eu certamente não teria tido acesso a todas as oportunidades que me 

trouxeram até aqui. Agradeço à minha irmã, melhor amiga e primeira professora, Marina, que 

caminha sempre ao meu lado, dividindo conquistas, dúvidas, angústias, dores, 

questionamentos, experiências e aprendizados, rumo a um mundo mais justo e amoroso.  

Agradeço aos meus amigos Pataxó Hã-Hã-Hãe da Aldeia Iriri Kãnã Pataxi Üi Tanara 

de Paraty, pela sua força e pela sua luta, pela amizade e carinho que têm por mim, e por me 

munirem de força sempre, me ensinando a “balançar, mas não cair”. Essa pesquisa certamente 

é dedicada a eles, e não há produção acadêmica capaz de me ensinar o tanto que eles me 

transmitiram nas nossas trocas. Agradeço às minhas amigas, em especial Ana Luiza e Julia, por 

serem minha segunda família e me acolherem, me apoiarem, me fortalecerem e me 

incentivarem incondicionalmente, em todos os momentos.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fogo!… Queimaram Palmares, 

Nasceu Canudos. 

Fogo!… Queimaram Canudos, 

Nasceu Caldeirões. 

Fogo!… Queimaram Caldeirões,  

Nasceu Pau de Colher. 

Fogo!… Queimaram Pau de Colher… 

E nasceram, e nascerão tantas outras comunidades que os vão cansar se continuarem 

queimando    

Porque mesmo que queimem a escrita,  

Não queimarão a oralidade. 

Mesmo que queimem os símbolos,  

Não queimarão os significados. 

Mesmo queimando o nosso povo 

Não queimarão a ancestralidade. 

Nêgo Bispo, Colonização, quilombos: modos e significações



 

 

RESUMO 

 

A presente pesquisa aborda a construção do modelo de desenvolvimento capitalista como 

imposição universal, partindo da premissa de seu evidente fracasso, tanto pela sua inefetividade 

no cumprimento de suas promessas, quanto pelo rastro de violência que produz e legitima. Com 

esse propósito, este trabalho elege a perspectiva das cosmologias indígenas como a abordagem 

central da análise. Como ponto de partida, são apresentados os elementos e a construção 

histórica do desenvolvimento capitalista, que se propõe universal e tem caráter colonial, racista, 

excludente e totalizante. Em seguida, desenvolve-se uma retomada histórica (1964 – 2010) dos 

impactos desse modelo de desenvolvimento na vida dos povos indígenas do Brasil, 

evidenciando um padrão de repetição de violências que permanece, em maior ou menor grau, 

independentemente do espectro político-ideológico. Por fim, são introduzidas as contribuições 

dos povos indígenas na construção de alternativas ao desenvolvimento, com base em práticas, 

conhecimentos, cosmologias, tradições e experiências milenares desses povos. 

 

Palavras-chave: desenvolvimento; povos indígenas; cosmologias; bem viver. 



 

 

ABSTRACT 

 

This research addresses the construction of the capitalist development model as an universal 

imposition, underpinned by the premise of its evident failure, due both to its ineffectiveness in 

fulfilling its promises and to the footprint of violence that it produces and legitimizes. For this 

purpose, this paper focuses on the indigenous cosmologies as its core analytical approach. As 

a starting point, we present the elements and the historical construction of capitalist 

development, which claims to be universal, but has a colonialist, racist, excluding and 

homogenizing character. Then, a historical review (1964 - 2010) of the impacts of this 

development model on the lives of Brazil's indigenous peoples is developed, highlighting a 

pattern of repeated violence that continues, to a greater or lesser degree, regardless of the 

political-ideological spectrum. Finally, the contributions of indigenous peoples in building 

alternatives to development are introduced, based on their ancient practices, knowledge, 

cosmologies, traditions and experiences. 

 

Keywords: development; indigenous peoples; cosmologies; buen vivir.



 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

AI-5 – Ato Institucional nº 5 

APA – Áreas de Proteção Ambiental 

ASI – Assessoria de Segurança e Informações 

CNUMAD-92 – Conferência das Nações Unidas para o Meio-Ambiente e o Desenvolvimento 

CNV – Comissão Nacional da Verdade  

CPI – Comissão Parlamentar de Inquérito 

CSN – Conselho de Segurança Nacional 

DSN – Doutrina de Segurança Nacional 

ESG – Escola Superior de Guerra 

FPA – Frente Parlamentar da Agropecuária 

Funai – Fundação Nacional do Índio 

GRIN – Guarda Rural Indígena 

IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

IIRSA – Iniciativa de Integração da Infraestrutura Regional Sul-Americana 

INCRA – Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária 

ODS – Objetivos de Desenvolvimento Sustentável 

ONU – Organização das Nações Unidas 

PAC – Programa de Aceleração do Crescimento 

PCN – Projeto Calha Norte 

PIB – Produto Interno Bruto 

PIN – Plano de Integração Nacional 

PPG-7 – Projeto Piloto para a Proteção das Florestas Tropicais do Brasil 

PPTAL – Projeto Integrado de Proteção às Populações e Terras Indígenas da Amazônia Legal 

PT – Partido dos Trabalhadores 

SPI – Serviço de Proteção ao Índio 

STF – Supremo Tribunal Federal 

Sudam – Superintendência do Desenvolvimento da Amazônia 

UFRJ – Universidade Federal do Rio de Janeiro 

UNI – União das Nações Indígenas 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 10 

1 CONSTRUÇÃO DO DISCURSO DO DESENVOLVIMENTO COMO 

MODELO UNIVERSAL 15 

1.1 As raízes coloniais do desenvolvimento capitalista 16 

1.2 A apresentação do discurso do desenvolvimento pelo Primeiro Mundo 21 

1.3 O núcleo conceitual do desenvolvimento capitalista 24 

1.4 Os povos indígenas como obstáculos ao desenvolvimento 30 

2 OS POVOS INDÍGENAS E O DESENVOLVIMENTO NO BRASIL: UMA 

PERSPECTIVA HISTÓRICA (1964 - 2010) 35 

2.1 Ditadura civil-militar: etnocídio e genocídio 36 

2.2 O primeiro governo civil: transição “lenta, gradual e segura” 44 

2.3 A chegada do neoliberalismo no Brasil 48 

2.4 O progressismo do início do século XXI 51 

3 CONTRIBUIÇÕES DOS POVOS INDÍGENAS NA CONSTRUÇÃO DE 

ALTERNATIVAS AO DESENVOLVIMENTO 56 

3.1 As cosmologias dos povos indígenas 58 

3.2 Conceitos relevantes: o bem-viver e o envolvimento 67 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 69 

REFERÊNCIAS 72 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

O desenvolvimento capitalista provou-se uma falácia em todos os cantos do globo. Após 

ser perseguido de forma incansável e a qualquer custo, como uma linha de chegada universal, 

aplicável a todos os povos e contextos, desde meados do século XX, o sonhado 

“desenvolvimento” não cumpriu suas promessas. As deficiências próprias do capitalismo estão 

cada vez mais escancaradas, inclusive nos países ditos “desenvolvidos”: a desigualdade, a 

miséria, a fome, as guerras, o crescimento da violência e a degradação ambiental. Este trabalho 

entende as cosmologias dos povos indígenas como contribuições valiosas para repensar o 

modelo de sociedade e economia vigente, orientado pelo desenvolvimento capitalista. Diante 

do agravamento dos conflitos no mundo, do aprofundamento da pobreza e da fome, da 

degradação das relações humanas e dos crescentes riscos apresentados pelas mudanças 

climáticas, que ameaçam a perpetuação das espécies no planeta, inclusive da espécie humana, 

os povos originários apresentam reiteradamente suas seculares “ideias para adiar o fim do 

mundo”.  

Essa discussão é especificamente relevante na ciência econômica, uma vez que a noção 

de desenvolvimento econômico a qualquer custo é determinante nas decisões de política 

pública, nas formas de organização social, na cultura, na produção de conhecimento e nos 

modos de existência cotidiana da sociedade ocidental. Todas as dimensões da vida são 

orientadas, reformuladas e modeladas para o desenvolvimento, que tornou-se um verdadeiro 

imperativo global. Porém, este imperativo mostra-se cada vez mais ser insustentável e torna-se 

urgente a necessidade de repensá-lo e tecer alternativas ao desenvolvimento. Destaque-se que, 

no debate público, costuma ser imediatamente identificado como desenvolvimento capitalista. 

Realizaremos uma crítica a esta forma de tratar o desenvolvimento. 

Com isso, este trabalho tem o objetivo geral de delinear de que formas os povos 

indígenas têm contribuído e podem contribuir para repensar o desenvolvimento capitalista e 

para tecer alternativas a ele. Trata-se de uma intenção audaciosa, dada a diversidade e a 

heterogeneidade dos povos indígenas e de suas cosmologias, crenças, tradições, culturas e 

formas de existência cotidiana no Brasil. Como objetivos específicos, é possível citar: 1. 

compor um panorama teórico e histórico do desenvolvimento capitalista no mundo, suas 

origens e seu núcleo conceitual e epistemológico, evidenciando o fracasso desse sistema 2. 

demonstrar como esse modelo de desenvolvimento capitalista tem revelado-se danoso aos 

povos originários - embora não só a essas populações -, e como, apesar disso, esses têm resistido 



11 
 

há séculos às tentativas de genocídio, etnocídio e epistemicídio 3. justificar que é urgente 

considerar e compreender as contribuições dos povos indígenas no desenho de alternativas ao 

modelo capitalista vigente. Nesse sentido, esta pesquisa elabora uma crítica ao desenvolvimento 

capitalista e reivindica as cosmologias dos povos indígenas como contribuições relevantes à 

construção de alternativas ao sistema vigente, agregadas no conceito do bem viver postulado 

por Alberto Acosta (2016) e outros autores. 

Para dar conta de tais discussões, este trabalho é dividido em três capítulos. No capítulo 

1, é apresentado, a partir de autores que elaboram críticas à colonialidade, ao desenvolvimento 

e aos mitos da modernidade e do progresso, o panorama em que o desenvolvimento se 

apresenta. Para isso, é retomado o contexto das Grandes Navegações e da colonização das 

Américas, orientadas pelo mercantilismo europeu, com o sentido comercial de extração de 

riquezas, segundo Prado Jr., que desembocaram no capitalismo. São discutidos, assim, os 

componentes desse projeto, como a ideia de progresso, o programa civilizatório, o mito da 

modernidade e a invenção do conceito de raça, a partir do século XVIII, para respaldar as 

relações de dominação eurocêntricas com base em supostos critérios biológicos.  

Além disso, são discutidos os principais elementos e características do projeto de 

desenvolvimento, instaurado a partir da década de 1950, que, embora apresente-se como 

universal e desejável por todos os povos, revela-se como um modelo perpetuador e legitimador 

de relações de dominação e exploração. Como exemplos, é possível citar a inserção periférica 

das nações “subdesenvolvidas” ou “em desenvolvimento” no comércio mundial, como 

economias exportadoras de produtos primários de baixo valor agregado; a implantação da 

perseguição frustrada do modo de vida imperial vigente nos países do Norte global, baseada na 

acumulação material ilimitada, na relação predatória com o meio ambiente e, notadamente, na 

exploração dos países periféricos; o modelo extrativista, revelador da construção das estruturas 

econômicas e sociais internas das nações do Sul global em torno dos interesses capitalistas dos 

países industriais; e a mercantilização de todas as dimensões da vida. 

No capítulo 2, é construída uma retomada histórica (1964 – 2010) dos impactos do 

modelo de desenvolvimento brasileiro nos povos indígenas, bem como a sua interação e 

resistência a ele. A análise parte da instalação da ditadura civil-militar, em 1964, que promoveu 

um programa de etnocídio direcionado às populações originárias, além de participar, por ação 

e omissão, do extermínio físico desses povos, em nome dos motes do desenvolvimento e da 

segurança nacional. Em seguida, o capítulo aborda o período de redemocratização e da 

promulgação da Constituição cidadã de 1988, que, apresentando um capítulo exclusivo para os 



12 
 

povos indígenas, representou avanços significativos no tratamento do Estado brasileiro com as 

populações originárias. Progressivamente, os governos democráticos foram avançando na 

garantia dos direitos dos povos indígenas, na demarcação dos seus territórios e na priorização 

de pautas ambientais, em concordância com as diretrizes internacionais, na tentativa de 

favorecer a imagem externa do Brasil e atrair capitais estrangeiros, sobretudo nos governos de 

inspiração neoliberal da década de 1990. 

No entanto, em nenhum desses governos houve rompimento com a lógica de 

desenvolvimento que perpetua a priorização do capital empresarial e financeiro em detrimento 

do bem-estar dos povos. Nem mesmo os governos progressistas do início do século XXI 

apresentaram essa ruptura, instaurando o neodesenvolvimentismo, isto é, o 

desenvolvimentismo no contexto do mundo neoliberal, em que o capital externo e as 

instituições estrangeiras assumem considerável relevância nas políticas públicas nacionais. Este 

modelo é baseado na proliferação de grandes obras de infraestrutura, como rodovias e 

hidrelétricas, e na reprimarização da economia, acompanhada pela desindustrialização e pelo 

neoextrativismo, em que o setor agropecuário, o setor petrolífero e a mineração ganham uma 

importância singular no discurso governamental e nas políticas públicas. Essa abordagem tem 

impacto significativo na vida dos povos indígenas, que tendo seus territórios visados pelos 

interesses do capital, são encarados como obstáculos ao desenvolvimento. 

A escolha por esse reporte temporal, de 1964 a 2010, se deu pela aspiração de: discorrer 

sobre as diversas violações cometidas contra os povos indígenas na ditadura civil-militar, que 

frequentemente estão ausentes nos estudos e nos debates sobre este período; de compreender 

os avanços trazidos pela Constituição de 1988, bem como a forma que a relação do Estado 

brasileiro com as populações originárias se transformou durante a transição democrática; de 

estudar as implicações do período neoliberal na vida dessas populações; e de investigar como 

os projetos de desenvolvimento e as políticas direcionadas aos povos indígenas são, ou não, 

alterados nos tempos dos governos progressistas do início do século XXI. A hipótese é a de que 

esses governos não rompem efetivamente com o modelo de desenvolvimento capitalista e com 

as condições que o orientam: o colonialismo, o extrativismo, o eurocentrismo.  

A opção pelo término do recorte temporal em 2010 se dá pelo fato de que este ano 

representa o término do segundo governo do presidente Luiz Inácio Lula da Silva, a partir do 

qual se sucedem uma série de eventos políticos relevantes e turbulentos para a história do país 

e para os povos indígenas. Estes eventos não poderiam ser retratados com o aprofundamento 

que merecem dada a limitação do escopo deste trabalho, o que justifica a escolha pelo corte 



13 
 

temporal em 2010, possibilitando o tratamento dos acontecimentos históricos com o empenho 

devido. 

No terceiro capítulo, é desenvolvida a contribuição dos povos indígenas na construção 

das alternativas ao desenvolvimento. A importância da adoção dessa perspectiva se dá pelo fato 

de as populações originárias terem resistido secularmente ao projeto de progresso e de 

modernidade que compõem o cerne do programa de desenvolvimento instaurado no mundo a 

partir da década de 1950. Os povos originários foram os primeiros atores a se oporem e 

enfrentarem o capitalismo, por isso esta pesquisa, que se propõe a tecer críticas ao 

desenvolvimento capitalista, elege como perspectiva norteadora as cosmologias dessas 

populações. Conforme Casé e Ayra Tupinambá (TUPINAMBÁ; TUPINAMBÁ, 2019), os 

próprios modos de existir dos povos indígenas no mundo são, por si só, uma oposição ao 

capitalismo e um incômodo à sua estrutura. Esses povos carregam, natural e espontaneamente, 

em suas práticas, cosmologias, tradições, saberes e crenças, novas possibilidades de viver no 

planeta e de relacionar-se entre si e com o ambiente em seu entorno. 

É fato que os diversos projetos e discursos que projetavam sua iminente e inevitável 

extinção, seja pelo etnocídio, isto é, a busca por “assimilar”, “integrar” e “civilizar” as 

populações indígenas à “sociedade” e “desenvolvimento” nacional, desponjando-os de sua 

identidade indígena, seja pelo genocídio, ou seja, de fato o extermínio físico desses povos, seja 

pelo epistemicídio, que designa o apagamento cultural, epistemológico e intelectual dos 

saberes, crenças, significados e produção de conhecimento desses povos. Apesar disso, as 

populações originárias resistiram na manutenção de suas culturas, suas tradições, seus saberes 

ancestrais, seus territórios, sua espiritualidade, suas formas de existência no mundo e sua 

produção de conhecimento. Para além disso, oferecem exemplos de uma relação harmônica e 

sustentável entre os seres humanos e o meio ambiente em que habitam, por meio da valorização 

de todas as formas de vida.  

As cosmologias das comunidades indígenas, embora sejam marcadamente diversas e 

heterogêneas, carregam profunda conexão com os elementos da natureza, atribuindo-lhes 

significados diversos nos âmbitos espirituais, afetivos e culturais, e grande importância. Por 

isso, contrapõem-se essencialmente à visão utilitarista da terra e ao antropocentrismo, 

componentes típicos da concepção de desenvolvimento capitalista. As cosmologias indígenas 

apoiam-se também na coletividade, nas relações de solidariedade e colaboração, na valorização 

da ancestralidade, na espiritualidade que se revela na vida cotidiana, e em outras concepções de 

bem-estar que não a acumulação material irrestrita apoiada na exploração da natureza.  



14 
 

Por fim, nas considerações finais do trabalho, são apontados possíveis direcionamentos 

para o avanço desta pesquisa, além das principais conclusões e percepções finais do estudo. 

Esta pesquisa elabora um panorama conceitual, histórico e teórico que permite respaldar 

uma crítica ao desenvolvimento capitalista e reivindicar as cosmologias dos povos indígenas e 

o bem viver como alternativas em construção ao modelo vigente. Para articular essas relações, 

o estudo partiu de uma revisão bibliográfica e sistematização crítica de autores que pensam 

desenvolvimento, América Latina, colonialidade, modernidade e a construção da noção de raça. 

É possível citar como referências centrais nesse tópico Aníbal Quijano, Caio Prado Jr., e o 

Grupo Permanente de Trabalho sobre Alternativas ao Desenvolvimento da Fundação Rosa 

Luxemburgo - composto por Miriam Lang, Alberto Acosta, Eduardo Gudynas, Maristella 

Svampa, entre outros. 

Além disso, também foram utilizados materiais de fontes históricas primárias, como o 

texto da Constituição de 1988, o Relatório da Comissão Nacional da Verdade (CNV) e decretos, 

leis, estatutos e discursos governamentais. Por fim, sobretudo no capítulo 3, recorreu-se a 

materiais escritos por lideranças, ativistas, escritores, filósofos e pensadores indígenas, com o 

intuito de trazer protagonismo para esses povos sobre as suas próprias narrativas e cosmologias. 

Uma das principais referências utilizadas para o capítulo 3 foi o curso “Saberes 

Indígenas: impulsionando um novo mundo”, da EcoUni, universidade que nasceu em 2021 e 

que ministra cursos com conteúdos relacionados à sustentabilidade e à regeneração. O curso foi 

conduzido por Edson Kayapó, por Alice Kayapó, e por Ailton Krenak, e foi dividido em 4 aulas, 

que abordaram a crise da modernidade, as críticas ao progresso capitalista, as cosmologias 

indígenas, a importância da vida humana e não-humana, o conceito de antropoceno, a 

contribuição indígena com “ideias para adiar o fim do mundo”, além de outros temas, como 

história, literatura, educação, diversidade cultural e demografia. Certamente, a contribuição do 

curso para a pesquisa foi essencial, uma vez que este abordou muitos dos temas atravessados 

neste trabalho e possibilitou trocas diretamente com personalidades relevantes no movimento 

indígena, por meio da oralidade, colaborando, inclusive, com a compreensão e assimilação de 

outras referências. 

 

 



15 
 

1  CONSTRUÇÃO DO DISCURSO DO DESENVOLVIMENTO COMO 

MODELO UNIVERSAL 

 

Os antigos diziam que quando a gente botava um mastro no chão para fazer nossos 

ritos, ele marcava o centro do mundo. É mágico que o centro possa estar em tantos 

lugares, mas de que mundo estamos falando? Pois quando dizemos mundo pensamos 

logo neste, em incessante disputa instaurada por uma gestão que deu metástase: o do 

capitalismo - que alguns já chamam de capitaloceno.  

Ailton Krenak, Futuro Ancestral 

 

As concepções dominantes de desenvolvimento capitalista, que se apresentam como 

únicas e universais, contribuem para justificar, respaldar e proliferar a exploração de povos, 

grupos e culturas, inclusive dos povos indígenas. É notório que o discurso do desenvolvimento 

capitalista foi e é utilizado para legitimar a intervenção de povos e nações ditos “desenvolvidos” 

nos modos de vida, territórios, costumes, crenças, culturas, corpos etc. daqueles definidos como 

“subdesenvolvidos”. Nesta visão, seria missão dos grupos “civilizados” direcionar os povos 

“primitivos” ou “atrasados” a uma trajetória única e universal rumo ao desenvolvimento, 

utilizando, para isso, diferentes mecanismos, como imposição de sua cultura e modo de vida, 

invasão de territórios e extermínio de comunidades. 

Neste capítulo, será discutida a implantação do discurso do desenvolvimento no 

mundo, e as suas características. Em primeiro lugar, é apresentada uma contextualização sobre 

o panorama que antecedeu a formulação do modelo de desenvolvimento capitalista e que 

implantou a ideia de progresso que o inspira. Essa conjuntura diz respeito ao programa das 

Grandes Navegações no contexto do mercantilismo europeu, que culminaram na colonização 

da América e na dominação eurocêntrica sobre os povos habitantes das regiões “descobertas”, 

respaldadas no projeto civilizatório e no mito da modernidade. É apresentada também a 

instauração mundial do conceito de raça para a classificação da espécie humana, que contribuiu, 

a partir do século XVIII, para legitimar as relações de poder e de dominação orientadas pelo 

eurocentrismo. Tais discussões são orientadas pelas teorias de Aníbal Quijano, de Kabengele 

Munanga, de Clóvis Moura e seus debates sobre o conceito de aculturação, e de Caio Prado 

Júnior e suas contribuições sobre o sentido da colonização das Américas, notadamente 

mercantil e comercial, abrindo as portas para o capitalismo. 

Em segundo lugar, é discutida a instauração histórica do discurso do desenvolvimento 

no mundo a partir da Segunda Guerra Mundial, e as características desse discurso, 



16 
 

destacadamente sua imposição hegemônica e sua pretensa universalidade.  Além disso, são 

apresentados os elementos que constituem o panorama do desenvolvimento nos países ditos 

“subdesenvolvidos” e “em desenvolvimento”, como a inserção subordinada dessas nações no 

comércio mundial, a imposição do modo de vida imperial vigente nos países do Norte global, 

o extrativismo, a mercantilização e a relação exploratória com a natureza. É formulada uma 

visão crítica sobre o modelo de desenvolvimento, que, embora apresente-se como alternativa 

única e desejável por todos os povos do planeta, revela-se como um projeto perpetuador de 

desigualdades e relações de dominação. Tal debate se dá à luz das contribuições de Walter 

Rodney, de João Manuel Cardoso de Mello, e do Grupo Permanente de Trabalho sobre 

Alternativas ao Desenvolvimento da Fundação Rosa Luxemburgo - composto por Miriam 

Lang, Alberto Acosta, Eduardo Gudynas, Maristella Svampa, Ulrich Brand, entre outros. 

Por fim, o texto apresenta brevemente como os povos indígenas se inserem nesse 

cenário, a partir sobretudo das contribuições do antropólogo João Pacheco de Oliveira, tema 

que será melhor detalhado no segundo capítulo, que aborda uma retomada histórica das relações 

das populações originárias do Brasil com os projetos de desenvolvimento dominantes no país. 

Este capítulo, nesse sentido, busca fornecer um panorama conceitual, teórico e histórico sobre 

o desenvolvimento no mundo, a fim de permitir o debate posterior sobre os impactos desse 

modelo na vida dos povos indígenas. 

 

1.1 As raízes coloniais do desenvolvimento capitalista 

 

O processo de construção do discurso do desenvolvimento capitalista remonta à 

constituição da América no período das Grandes Navegações, a partir da incorporação dos 

diferentes povos espalhados pelo globo no novo padrão de poder mundial instaurado: o 

mercantilismo colonial, que culminaria no estabelecimento do capitalismo. O principal 

elemento fundacional das relações de poder instauradas a partir da Conquista é a classificação 

social da população global de acordo com a noção de raça, construída com o intuito de legitimar 

e naturalizar a dominação colonial ao alegar uma estrutura biológica distinta capaz de 

estabelecer uma hierarquia entre colonizadores e colonizados que justificasse o domínio de um 

sobre o outro (QUIJANO, 2005). Tal discurso abriu as portas para as diversas formas de 

exploração que colocam a acumulação de capital e o lucro de elites estrangeiras em posição 

privilegiada frente ao bem-estar dos povos.  



17 
 

Na história da ciência, o conceito de raça foi primeiramente empregado na Zoologia e 

na Botânica para classificar as espécies animais e vegetais. Até o século XVII, a explicação dos 

“outros” recém “descobertos” pelos europeus envolvidos nas expedições marítimas das 

Grandes Navegações passava pela Teologia, que detinha o monopólio da razão e do 

conhecimento. Com o advento do Iluminismo no século XVIII, batizado de “século da luzes”, 

a contestação do monopólio dos saberes nas mãos da Igreja e a busca por explicações baseadas 

na “racionalidade” faz emergir o conceito de raça já existente nas ciências naturais para 

classificar os “outros” que passaram a integrar a antiga humanidade conhecida pelos europeus 

(MUNANGA, 2004). 

Inicialmente, a cor da pele foi considerada como critério central para a classificação da 

população mundial em raças - embora menos de 1% dos genes presentes no conjunto genético 

de um indivíduo estejam relacionados à cor da pele, dos olhos e dos cabelos. Posteriormente, 

outros critérios morfológicos foram acrescentados nessa classificação, como o formato do nariz, 

dos lábios, do queixo e do crânio. No entanto, o progresso da ciência provou que, no sangue, 

existem critérios químicos mais determinantes para a classificação da diversidade humana do 

que nas características físicas e que a noção de raça é um conceito cientificamente inválido. Isto 

é, biologicamente, as raças não existem (MUNANGA, 2004). Vale ressaltar que, embora a 

noção de raça não seja uma realidade biológica, ela configura-se no campo das ciências sociais 

como uma realidade social e política relevante, revelando-se como uma construção sociológica 

e uma categoria social de dominação e de exclusão. 

Muito mais do que como explicação da variabilidade humana, a noção de raça foi 

constituída nesse período como legitimação dos sistemas de dominação racial. Estabeleceu-se 

uma relação intrínseca entre características biológicas, como cor da pele e traços morfológicos, 

e qualidades psicológicas, morais, intelectuais, culturais, linguísticas e religiosas. Essa relação 

serviu não só para classificar a população humana, mas também para hierarquizá-la de acordo 

com o conceito de raça (MUNANGA, 2004).  

Os indivíduos pertencentes à raça branca foram decretados coletivamente como 

superiores às demais raças em função de suas características físicas que resultavam em 

qualidades psicológicas, morais, intelectuais, culturais, linguísticas e religiosas superiores e, 

por isso, os tornavam mais aptos para dirigir e dominar as outras raças. A raça branca foi 

associada à racionalidade e à modernidade e as características de irracionalidade, atraso e 

primitividade, atribuídas às demais raças, as tornavam mais sujeitas à escravidão e demais 

formas de dominação. Tal associação é o cerne do racismo, ideologia baseada na crença de que 



18 
 

existem raças naturalmente superiores com base em relações intrínsecas entre qualidades 

físicas, morais, intelectuais e culturais. Com isso, o conceito de raça, embora seja apresentado 

como uma categoria biológica, isto é, natural, é determinado pelas relações de poder que 

constituem a estrutura global da sociedade (MUNANGA, 2004).  

Dessa forma, a concepção de raça como uma forma de legitimar as relações coloniais 

de poder revelou-se como o mecanismo mais eficaz e duradouro de dominação social. Aos 

povos colonizados, foram atribuídas novas identidades geoculturais, designadamente inferiores, 

e suas diversas e heterogêneas histórias culturais foram forçadamente inseridas em um passado 

de uma trajetória cuja culminação resultava inevitavelmente nos padrões europeus. Esse 

processo levou à repressão das formas de produção de conhecimento dos colonizados, do seu 

imaginário coletivo, do seu universo simbólico, das suas práticas religiosas, dos seus padrões 

de produção de sentidos, das suas subjetividades, das suas maneiras de relacionar-se com outros 

seres humanos e com a natureza, em suma, da sua cultura. No que fosse útil para a continuidade 

da dominação europeia, os povos conquistados foram obrigados a aprender e incorporar 

parcialmente a cultura dos invasores. Tal processo respalda-se no eurocentrismo, a partir do 

qual estabelece-se uma visão dualista que configura uma série de novas categorias responsáveis 

por reger as relações subjetivas, sociais e culturais entre Europa e o resto do mundo: civilizado-

primitivo, racional-irracional, moderno-tradicional, urbano-selvagem, mítico-científico, 

avançado-atrasado, em suma, Europa e não Europa (QUIJANO, 2005). 

Nas artimanhas do eurocentrismo, os povos originários tiveram suas culturas, 

epistemologias, práticas e tradições tipificadas como exóticas, primitivas e inferiores, a serem 

superadas pela introdução da modernidade. A construção dos povos indígenas como selvagens, 

bárbaros, rudimentares, rebeldes e refratários ao trabalho ratifica a necessidade de conversão à 

cultura europeia e a tutela dos mesmos nos projetos nacionais de atuação missionária. Tanto 

para os colonos, quanto para os jesuítas a missão de "civilização" dos indígenas, entendida 

como a sua sujeição política, a exploração dos seus corpos como força de trabalho e a salvação 

de sua alma pela catequização, era percebida como um valor e uma prioridade (OLIVEIRA, 

2014). A tendência das investigações históricas de considerar o papel indígena na formação 

nacional como secundário ou inexistente ou ignorá-lo completamente revela o esforço para 

apagamento total dos rastros da existência desses povos e das suas culturas: 

 

À diferença do negro, não se torna possível pensar no eventual surgimento de uma 

categoria intermediária ("mestiços"), pois índios e brancos são conceituados como 



19 
 

tipos absolutamente distintos e polarizados em termos de atitudes e valores. Ou a 

pessoa opta por manter-se "índio" (isso significando recusar o domínio português e 

arcar com o ônus reservado aos inimigos) ou assume-se integralmente como um 

"vassalo", tal mudança não devendo lhe acarretar, pelo menos no plano jurídico, 

quaisquer marcas sociais futuras. (...) Aqueles que aceitaram o batismo e a condição 

de vassalos não devem mais ser descritos de forma separada de outros súditos de El 

Rey, nem devem de forma alguma ser associados aos que evidenciam ainda uma 

marcada diferença (isto é, àqueles que se assemelham aos "índios bravos") 

(OLIVEIRA, 2014,  p. 217). 

 

 O conceito de aculturação é frequentemente utilizado para explicar como o contato 

permanente entre duas ou mais culturas atuaria produzindo uma síntese harmônica em que elas 

se influenciariam mutuamente e se fundiriam ao gerar transformações e incorporar elementos 

umas das outras. Tal perspectiva é consonante com a percepção de que a cultura dos povos 

colonizados é primitiva e exótica e, por isso, é mais suscetível a ser influenciada e transformada 

pela cultura dominante. Porém, também transmitiriam seus saberes para a cultura dominadora, 

que os incorporaria à estrutura social dominante. Nesse sentido, os povos aculturados seriam 

beneficiados (MOURA, 1988). Essa interpretação dos processos de aculturação ignora a 

situação histórico-estrutural na qual os contatos entre as culturas europeias e indígenas se 

desenvolvem, isto é, em um contexto de dominação e hierarquização racial e cultural. O 

posicionamento dos povos colonizados em uma situação de inferioridade que exigiria a 

incorporação da cultura europeia está claro, inclusive, nos documentos do período da conquista. 

Gabriel Soares de Sousa, navegador português que se estabeleceu por dezessete anos no Brasil 

como colonizador e dono de engenho, revela esse racismo eurocêntrico no tratado descritivo do 

Brasil em 1587, ao descrever os indígenas tupinambás: 

 

são mais bárbaros que quantas criaturas Deus criou. (...) faltam-lhes três letras do 

ABC, que são F, L e R (...) porque não têm fé em nenhuma coisa que adorem; nem os 

nascidos entre os cristãos e doutrinados pelos padres da Companhia têm fé em Deus 

Nosso Senhor, nem têm verdade nem lealdade a nenhuma pessoa que lhes faça bem. 

E se não têm L na sua pronunciação, é porque não têm lei alguma que guardar, nem 

preceitos para se governarem; e cada um faz lei a seu modo e ao som da sua vontade 

(...). E se não têm esta letra R na sua pronunciação é porque não têm rei que os reja, e 

a quem obedeçam, nem obedecem a ninguém, nem o pai ao filho, nem o filho ao pai, 

cada um vive ao som de sua vontade (SOUSA, 1879, p. 280-281). 

 

Tal discurso respaldou uma história de dominação de uma cultura sobre a outra, 

fundamentada em uma suposta superioridade, estratégia que pretendeu justificar a colonização 

desses povos, a invasão dos seus territórios e a escravização de seus corpos. O cerne desse 



20 
 

panorama é a intenção dos europeus de auferir altos lucros por meio da exploração não apenas 

de recursos naturais, mas também de força de trabalho, dentro do contexto do emergente sistema 

mercantilista, que desembocou no capitalismo. Caio Prado Jr. (1961) chama a atenção para o 

fato de que a colonização não é uma mera consequência natural e espontânea do descobrimento. 

Contrariamente, ela foi determinada e inspirada por uma série de motivações, antecedentes e 

circunstâncias particulares derivadas das empresas comerciais às quais os navegadores 

europeus se dedicavam para extração do máximo de riquezas, orientados pelo mercantilismo. 

No debate sobre o sentido da colonização brasileira, Caio Prado Jr. (1961, p. 28-29) argumenta 

que: 

 

(...) a colonização dos trópicos toma o aspecto de uma vasta empresa comercial, (...) 

destinada a explorar os recursos naturais de um território virgem em proveito do 

comércio europeu. É esse o verdadeiro sentido da colonização tropical (...). Se vamos 

à essência de nossa formação, veremos que na realidade nos constituímos para 

fornecer açúcar, tabaco, alguns outros gêneros; mais tarde ouro e diamantes; depois, 

algodão, e em seguida café, para o comércio europeu. Nada mais que isso. É com tal 

objetivo, objetivo exterior, voltado para fora do país e sem atenção a considerações 

que não fossem o interesse daquele comércio, que se organizarão a sociedade e a 

economia brasileira. Tudo se disporá naquele sentido: a estrutura, bem como as 

atividades do país. Virá o branco europeu para especular, realizar um negócio; inverter 

seus cabedais e recrutar a mão de obra de que precisa: indígenas ou negros importados. 

Com tais elementos, articulados numa organização puramente produtora, industrial, 

se constituirá a colônia brasileira. Esse início, cujo caráter se manterá dominante 

através dos três séculos que vão até o momento em que ora abordamos a história 

brasileira, se gravará profunda e totalmente nas feições e na vida do país. 

  

Nesse sentido, fica claro o sentido e o caráter de empresa comercial das Grandes 

Navegações e seus empreendimentos de invasão de territórios, extração de riquezas e 

exploração de pessoas, inseridos em um panorama que desembocou no capitalismo e que 

estruturou o funcionamento da sociedade e da economia brasileira. Tal pretensão mercantil-

comercial é legitimada e mascarada pelo projeto civilizatório, justificado pela pretensa 

superioridade dos povos e das culturas européias, e seu dever de “salvação” das populações 

encontradas na América. A instauração da versão eurocêntrica de modernidade como 

perspectiva hegemônica de conhecimento é fundamentada em dois mitos: o primeiro baseia-se 

na projeção da história da civilização humana como uma trajetória que parte de um estado de 

natureza e culmina no modelo europeu; o segundo é a atribuição das diferenças entre Europa e 

não-Europa a distinções naturais e biológicas, precisamente raciais, em vez de fundamentadas 

em relações de poder (QUIJANO, 2005).  



21 
 

O mito da modernidade sustenta-se no fato de que os europeus imaginaram-se como o 

que haveria de mais novo e avançado da humanidade e, assim, como a culminação desejada de 

um processo civilizatório. Seriam não apenas os portadores exclusivos dessa modernidade, mas 

também seus exclusivos criadores e protagonistas. Ao restante da humanidade restou o 

pertencimento a uma categoria anterior e, por isso, naturalmente inferior, notadamente o 

passado da trajetória humana (QUIJANO, 2005). Os conhecimentos, práticas, tradições, 

epistemologias e formas de existência no mundo da população não-européia - que abrange, na 

verdade, uma imensa diversidade de povos - não são considerados nesse projeto. Como 

desenvolve o pensador indígena Ailton Krenak (2019, p. 8): 

 

A ideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto do mundo estava 

sustentada na premissa de que havia uma humanidade esclarecida que precisava ir ao 

encontro da humanidade obscurecida, trazendo-a para essa luz incrível. Esse chamado 

para o seio da civilização sempre foi justificado pela noção de que existe um jeito de 

estar aqui na Terra, uma certa verdade, ou uma concepção de verdade, que guiou 

muitas das escolhas feitas em diferentes períodos da história. 

 

1.2 A apresentação do discurso do desenvolvimento pelo Primeiro Mundo 

 

Apesar de sua origem e caráter que remontam à colonialidade, tal dinâmica se 

consolidou e se proliferou ao longo dos séculos, assumindo novas formas sob o discurso de 

desenvolvimento. É notória a presença de um fundamento colonial no atual padrão de poder 

hegemônico, a partir da expansão e da complexificação da dominação europeia sobre os 

diversos povos, não só na América, mas também na África, na Ásia e na Oceania. A submissão 

da heterogeneidade dos povos e culturas à hegemonia europeia significou a instauração de uma 

nova ordem que posicionou uma diversidade de povos, territórios, força de trabalho, recursos 

naturais, subjetividades, experiências, histórias, culturas e formas de produção de conhecimento 

à serviço do capital (QUIJANO, 2005). De forma semelhante à divisão das comunidades em 

“civilizadas” e “primitivas” no período das Grandes Navegações, a separação das nações em 

“desenvolvidas” e “subdesenvolvidas” a partir do século XX respalda programas capitalistas 

de exploração econômica e social.  

A instauração do binômio “desenvolvimento” e “subdesenvolvimento” tem origem no 

período após a Segunda Guerra Mundial, mais especificamente no discurso de posse do ex-

presidente dos Estados Unidos Harry Truman em 20 de janeiro de 1949, em que o termo 

“subdesenvolvido” foi utilizado pela primeira vez (DILGER; LANG; FILHO, 2016). Esse 



22 
 

discurso simboliza a reconfiguração da hierarquização entre Norte e Sul global, na qual as 

“missões civilizatórias” do período colonial assumem novos formatos, mas servem ao mesmo 

propósito de dominação e subjugação dos povos. Essa intenção torna-se evidente no discurso 

proferido pelo ex-presidente, no qual se revela a perspectiva que estava sendo estabelecida 

naquele período. Segundo Truman (1949, n.p), “faz-se necessário lançar um novo programa 

que seja audacioso e que ponha as vantagens de nosso avanço científico e de nosso progresso 

industrial a serviço da melhoria e do crescimento das regiões subdesenvolvidas.” Seria, então, 

dever das nações desenvolvidas intervir para encaminhar os povos em atraso para a trajetória 

de desenvolvimento, vendida como desejável e aplicável a todas as populações e contextos. 

O subdesenvolvimento não pode significar a ausência de desenvolvimento, uma vez que 

nenhuma sociedade é estática no tempo e todos os povos se desenvolvem, de uma maneira ou 

de outra. O conceito de desenvolvimento, então, está associado ao nível historicamente desigual 

de evolução das forças produtivas capitalistas em diferentes sociedades, o que levou, do ponto 

de vista estritamente econômico, ao enriquecimento material de algumas perante a outras. Além 

disso, o conceito de subdesenvolvimento abarca, necessariamente, relações de exploração de 

um país sobre o outro, particularmente uma exploração capitalista, imperialista e colonialista 

(RODNEY, 2022). Walter Rodney (2022) elenca algumas outras características frequentes dos 

países ditos “subdesenvolvidos” que os diferem dos países “desenvolvidos”, como um grau de 

industrialização e progresso técnico reduzido, termos de troca deteriorados, sucessivas 

instabilidades políticas e economias agrárias-exportadoras. O autor frisa, no entanto, que só é 

possível compreender verdadeiramente o “subdesenvolvimento” analisando as relações de 

exploração entre os países, marcadas pelo domínio colonial, pela escravização e pela 

apropriação de recursos. 

É fundamental pensar o desenvolvimento como um discurso, e não apenas como um 

objetivo compartilhado que necessariamente levará ao bem-estar de todos os povos.  Ilan 

Kapoor (2008, p. 25) apresenta o desenvolvimento "como forma curta para 'discurso do 

desenvolvimento', isto é, as representações e práticas institucionais dominantes que estruturam 

as relações entre o Ocidente e o Terceiro Mundo". Uma das principais características desse 

desenvolvimento é seu caráter unidirecional e universal, e tais atributos contribuem para 

reconhecê-lo como discurso. Ou seja, esse projeto se impõe de maneira hegemônica e se propõe 

como única alternativa de caminho em direção a um padrão definido de desenvolvimento, 

deixando de considerar a complexidade e a diversidade dos contextos que se apresentam. O 

fundamento subjacente de tal lógica é o eurocentrismo, que define a Europa como o símbolo 



23 
 

do desenvolvimento e do avanço, representando a condição para a qual todas as outras 

comunidades deveriam convergir por meio de uma trajetória civilizatória única e linear que visa 

superar o “estado de natureza” primitivo, no contexto das Grandes Navegações, ou o 

“subdesenvolvimento”, a partir da metade do século XX.  

 A apresentação do desenvolvimento capitalista como solução universal para as mazelas 

que oprimem os diferentes povos do planeta, e o entendimento de seus meios e seus efeitos 

como necessariamente benéficos para as diversas populações mascara suas características 

específicas e deliberadas, associadas a um projeto capitalista, além de invisibilizar outras 

perspectivas sobre como alcançar o bem-estar. Por exemplo, os saberes dos próprios povos para 

os quais o discurso do desenvolvimento é direcionado são ignorados, bem como suas próprias 

opiniões a respeito do modo de vida que gostariam de experimentar. Segundo Miriam Lang 

(DILGER; LANG; FILHO, 2016), nunca se indagou às pessoas implicadas se elas desejavam 

viver o modo de vida capitalista moderno. A hierarquia entre nações desenvolvidas e 

subdesenvolvidas foi simplesmente imposta.  

Essa dinâmica apresenta-se em diversos projetos de desenvolvimento totalizantes, como 

os Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS)1, definidos pela Organização das Nações 

Unidas (ONU) como uma agenda global para enfrentamento dos desafios vivenciados pela 

população mundial. O protagonismo dos povos que enfrentam esses desafios é minado, e os 

planos de desenvolvimento são impostos de forma verticalizada e autoritária, embora se 

proponham como bem-intencionados e inclusivos. Um exemplo de como os ODS podem 

refletir as prioridades e perspectivas dos países ocidentais desenvolvidos é o fracasso dessa 

agenda em endereçar o racismo estrutural e a superficialidade do seu comprometimento com a 

justiça racial, segundo o relatório da própria ONU sobre o tema (ACHIUME, 2022), uma vez 

que as metas e indicadores dos ODS não abordam explicitamente a discriminação racial.  

Isso é especialmente crítico dado o fato de que, conforme analisado anteriormente, a 

raça, como conceito social, é um fator central na dinâmica das relações de poder que 

determinam a dominação social mundial e os problemas que atingem diferentes povos, como a 

fome, a pobreza, as desigualdades, os desastres ambientais etc. É comprovado por dados que 

os impactos da fome e dos efeitos das mudanças climáticas, por exemplo, são condicionados ao 

 
1 Os 17 Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) são o cerne da Agenda 2030 para o 

Desenvolvimento Sustentável, adotada pela ONU e pelos seus 193 países membros em 2015. Os ODS, compostos 

por 169 metas, constituem um “apelo universal à ação de todos os países - desenvolvidos e em desenvolvimento - 

para acabar com a pobreza, proteger o planeta e garantir que, até 2030, todas as pessoas gozem de paz e 

prosperidade”. Disponível em: https://sdgs.un.org/goals. Acesso em: 27 ago. 2023. 

https://sdgs.un.org/goals


24 
 

conceito de raça.2 É revelador que os países centrais, que estão à frente dos debates e das 

tomadas de decisão relativas à formulação de diretrizes internacionais no tocante aos ODS e a 

outras agendas globais, foram justamente os responsáveis por estabelecer as relações coloniais 

que inventaram o conceito de raça, que curiosamente ficou à margem dessas políticas. A falta 

de envolvimento e diálogo com os povos que enfrentam os desafios humanitários nas decisões 

relacionadas aos ODS resulta na definição de políticas e ações que não abordam adequadamente 

as necessidades das comunidades racializadas. 

 Isso revela o caráter capitalista e eurocêntrico do discurso do desenvolvimento, embora 

ele se apresente como solução geral, imparcial, neutra e benéfica para todas as populações. 

Contrariamente, seu caráter específico se revela na relação predatória com o meio ambiente, na 

inserção subordinada dos países “subdesenvolvidos” ou “em desenvolvimento” no mercado 

internacional e no consumo ilimitado de mercadorias. Tais condições, associadas ao 

desenvolvimento, foram vendidas como uma promessa de qualidade de vida para as nações 

“subdesenvolvidas”, e um meio para se inserir no modo de vida dos países do Norte global, que 

se apresenta como desejável. No entanto, essa promessa se mostrou enganosa (DILGER; 

LANG; FILHO, 2016). 

 

1.3 O núcleo conceitual do desenvolvimento capitalista  

 

 As autoras e autores do Grupo Permanente de Trabalho sobre Alternativas ao 

Desenvolvimento, coordenado pela Fundação Rosa Luxemburgo, como Eduardo Gudynas, 

Maristella Svampa, Miriam Lang, Alberto Acosta e Ulrich Brand, têm contribuição relevante 

para este debate, pela sua ligação com cosmologias indígenas, seu foco na América Latina e 

sua perspectiva crítica sobre o desenvolvimento. O Grupo articula a contribuição de diversas 

correntes de pensamento - ecologista, feminista, anticapitalista, socialista, indígena e ocidental 

 
2 Como exemplo, é possível citar o 2º Inquérito Nacional sobre Insegurança Alimentar no Contexto da 

Pandemia da Covid-19 no Brasil (VIGISAN), realizado pela Rede Brasileira de Pesquisa em Soberania e 

Segurança Alimentar e Nutricional (Rede Penssan), entre novembro de 2021 e abril de 2022. Segundo a pesquisa, 

6 de cada 10 domicílios cujos responsáveis se identificavam como pretos ou pardos viviam em algum grau de 

insegurança alimentar, enquanto nos domicílios cujos responsáveis eram de raça/cor de pele branca autorreferida 

mais de 50,0% tinham segurança alimentar garantida. Além disso, o conceito de racismo ambiental contribui para 

as reflexões acerca do fato de que as pessoas não brancas são mais afetadas pela degradação ambiental e pelas 

consequências das mudanças climáticas. Esse fato não é coincidência, trata-se de mais uma faceta do racismo que 

compõem as estruturas de poder e de dominação social mundial. 



25 
 

subalterno - para formular críticas ao conceito hegemônico de desenvolvimento, a partir de uma 

série de conceitos, como modo de vida imperial, extrativismo e mercantilização.3 

 O termo modo de vida imperial é utilizado por Ulrich Brand e Markus Wissen para 

designar “padrões imperiais de produção, distribuição e consumo fortemente arraigados nas 

práticas cotidianas das classes altas e médias do Norte global, e crescentemente das mesmas 

classes nos países emergentes do Sul global” (DILGER; LANG; FILHO, 2016, p. 126). Esse 

modo de vida empregado pela população dos países “desenvolvidos” é imposto como ideal para 

todos os povos do mundo e alcançável por meio do desenvolvimento capitalista. Porém, a 

expectativa de inserção dos países do Sul global nesse modo de vida por meio da trajetória de 

desenvolvimento se mostra ilusória, por duas razões principais. Em primeiro lugar, o modelo 

de consumo vendido pelo Norte global não produz o bem-estar prometido nos próprios países 

“desenvolvidos”, que têm apresentado, por exemplo, um crescimento de problemas associados 

à saúde mental e física, derivados de estresse, solidão, isolamento social, falta de 

convivencialidade e relações humanas falidas, desigualdades severas no contexto interno dos 

próprios países centrais, e diversas situações de violência e guerras, além de uma degradação 

ambiental sem precedentes.  

Além disso, o modo de vida imperial só pode se reproduzir justamente às custas da 

exploração dos recursos dos países para os quais a universalização do modelo de consumo 

capitalista é vendida (DILGER; LANG; FILHO, 2016). A desigualdade produzida pelo sistema 

capitalista exige que, para que uma sociedade ou população alcance uma posição proeminente, 

outra seja relegada a uma condição menos favorecida, em um regime de exploração e/ou 

domínio daquela sobre esta. Com isso, seria ingenuidade confiar na boa intenção das nações 

desenvolvidas em vender uma “cartilha” para que o Sul global atinja o seu mesmo nível de 

desenvolvimento, como se essa dinâmica desigual não tivesse sido determinada e constituída 

historicamente de forma contínua e progressiva, através de séculos de hegemonia de um 

sistema-mundo que reitera e reproduz a supremacia europeia. E, para além disso, como se fosse 

possível reverter esse processo por meio de procedimentos definidos pelas próprias nações do 

Norte global que produziram e produzem essas desigualdades. Esse mecanismo oculta e 

subestima a verdadeira origem dos desafios enfrentados pelas populações marginalizadas, que 

remonta às relações de desigualdade e dependência implantadas pelo colonialismo e pelo 

capitalismo. 

 
3 Disponível em: https://www.rosalux.org.ec/grupo/. Acesso em: 27 ago. 2023. 

https://www.rosalux.org.ec/grupo/


26 
 

Nesse sentido, no discurso de desenvolvimento, que tem como uma de suas múltiplas 

facetas a propagação do modo de vida imperial, oculta-se o fato de que o nível de consumo 

material das nações desenvolvidas só foi e é possível devido às relações coloniais estabelecidas, 

isto é, após “séculos de expansão que implicaram a destruição de outras culturas, de outros 

modos de vida, para tornar seus territórios funcionais às lógicas do capital” (DILGER; LANG; 

FILHO, 2016, p. 28). Com isso, o modo de vida imperial se reproduz à custa da exploração dos 

corpos e territórios do Sul global, a partir do acesso crescente aos bens naturais e minerais 

desses países e à mão-de-obra barata fornecida pela sua população (DILGER; LANG; FILHO, 

2016). Essa dinâmica depende da adequação das economias e sociedades do Sul global às 

necessidades, interesses e prioridades dos países “desenvolvidos”, isto é, à acumulação de 

capital em benefício das empresas comerciais européias empreendedoras das Grandes 

Navegações no século XVI e das elites financeiras e empresariais internacionais na 

contemporaneidade. Foi essa subordinação que deu sentido à colonização e à própria fundação 

do Estado brasileiro, e que se perpetua ainda no século XXI. 

O conceito de extrativismo contribui para exemplificação desse processo de construção 

e organização das estruturas das nações do Sul global, ditas “subdesenvolvidas” ou “em 

desenvolvimento”, em torno dos interesses das antigas metrópoles. O extrativismo, embora se 

refira, com frequência, às atividades de interação do homem com a natureza por meio da 

extração, sustentável ou não, de produtos de origem vegetal, mineral e animal do meio 

ambiente, é tratado aqui como a remoção desenfreada de altos volumes de recursos naturais 

destinados à exportação, sem interação harmônica com a natureza e com as populações locais. 

Com isso, o extrativismo, nesse contexto, é fruto de uma relação predatória, comercial e 

fundamentalmente capitalista com o meio ambiente (DILGER; LANG; FILHO, 2016).  

É importante ressaltar que essa modalidade de acumulação no Sul global e, mais 

especificamente, no Brasil está intimamente associada à inserção subordinada e periférica 

dessas economias no mercado internacional como exportadoras de produtos primários, 

alimentos e matérias-primas de baixo valor agregado para os centros industriais, portadores de 

estruturas produtivas diversificadas e progresso técnico acelerado. A posição das economias 

em desenvolvimento como agrárias-exportadoras na economia mundial instaura uma relação 

de dependência das mesmas em relação às economias “desenvolvidas”, uma vez que o 

crescimento de sua economia depende da demanda dos países centrais, sem dispor de autonomia 

(MELLO, 1982). Isso ocorre porque a produção primária engloba as fases iniciais do ciclo 

produtivo, ao passo que a atividade industrial abarca as fases subsequentes. Com isso, se a 



27 
 

atividade industrial, típica dos países do Norte global, se acelerar, esta aumentará sua demanda 

por produtos primários, impulsionando as atividades de produção de bens primários no Sul 

global. O aumento da produção primária, por sua vez, não é capaz de gerar um aumento 

correspondente na demanda industrial para absorver o excedente gerado (MELLO, 1982).  

Assim, a dinâmica da economia mundial tende justamente a aprofundar as relações de 

dependência da periferia em relação ao centro, bem como o “desenvolvimento desigual”. Isso 

ocorre na medida em que, por meio da deterioração dos termos de troca, os frutos do progresso 

técnico tendem a concentrar-se nos centros industriais, que não só usufruem dos resultados do 

seu próprio progresso técnico, como também se apropriam dos frutos do progresso técnico das 

economias agrário-exportadoras (MELLO, 1982). O caráter dependente e periférico das 

estruturas econômicas e do modelo de desenvolvimento das nações “subdesenvolvidas” ou “em 

desenvolvimento” se revela no modo de “crescimento para fora”, em resposta às demandas e 

interesses do capitalismo “desenvolvido”: 

 

Ter-se-ia inaugurado, de acordo com o paradigma cepalino, nas duas últimas décadas 

do século XIX, uma nova etapa do processo de desenvolvimento latino-americano 

com a constituição das economias primário-exportadoras. O caráter primário-

exportador não decorre simplesmente da forma material da produção predominante, 

alimentos e matérias-primas, e da localização do mercado em que se realiza, o externo. 

Ao contrário, advém, fundamentalmente, de que as exportações representam o único 

componente autônomo de crescimento da renda, e, ipso facto, o setor externo surge 

como centro dinâmico da economia. É o modo de crescimento, crescimento para fora, 

que, em última análise, torna as economias latino-americanas conformes ao “modelo 

primário exportador”. A esta maneira de crescer corresponde uma determinada 

estrutura produtiva, caracterizada por uma nítida especialização entre dois setores: de 

um lado, o setor externo, fonte de todo o dinamismo; de outro, o setor interno dele 

dependente, integrado por indústrias, pela agricultura mercantil de alimentos e 

matérias-primas e por atividades de subsistência (MELLO, 1982, p. 29). 

  

Com isso, mais uma vez, os mecanismos que supostamente alimentariam o 

“desenvolvimento” e o crescimento econômico das nações “subdesenvolvidas” são constituídos 

em atendimento às demandas do Norte global de acesso facilitado e a baixo custo aos 

abundantes recursos naturais dos países emergentes e, consequentemente, à manutenção das 

estruturas de poder que privilegiam a Europa e os Estados Unidos. Dessa forma, é a partir dos 

interesses exploratórios do capital internacional que se constituem as estruturas sociais e 

econômicas nacionais. O caráter extrativista dessas estruturas se revela em uma série de 

empreendimentos de larga escala, responsáveis por diversas violações ao meio ambiente e às 

populações locais: a exploração petrolífera e energética, a mineração predatória, a expansão de 



28 
 

estruturas do agronegócio e a construção de grandes obras de infraestrutura, como hidrelétricas, 

hidrovias e portos (SVAMPA, 2019). 

 Por exemplo, o agronegócio, modelo de produção agropecuária baseado na monocultura 

latifundiária e no uso ostensivo de agrotóxicos e destinado à exportação é frequentemente 

vendido como um importante motor do desenvolvimento nacional, tanto em discursos 

governamentais, quanto em materiais publicitários da mídia tradicional. Porém, estudos 

mostram que o agronegócio se fundamenta em estruturas de produção que geram o aumento da 

fome, da devastação ambiental, da inflação dos alimentos e da dívida pública, além de 

representar uma contribuição para o Produto Interno Bruto (PIB) inferior a outros setores, como 

indústria e serviços (JUNIOR; GOLDFARB, 2021).  

De acordo com dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), nos 

últimos trinta anos, a extensão de terra destinada ao cultivo de soja, milho e cana-de-açúcar - 

principais commodities voltadas para a exportação - ultrapassou significativamente a área 

destinada ao cultivo de arroz, feijão e mandioca - culturas importantes no mercado interno para 

alimentação da população brasileira, em um movimento claro de priorização dos produtos 

destinados ao mercado internacional (MONCAL, 2022).4 Fica clara, então, a relevância de se 

refletir sobre se os modelos de desenvolvimentos apresentados por setores dominantes 

nacionais e internacionais são de fato aqueles cujas consequências trarão bem-estar para a 

população brasileira.  

O extrativismo faz parte de um modelo de desenvolvimento que engloba estruturas 

produtivas pouco diversificadas, agressivas ao meio ambiente e às populações locais e 

altamente dependentes de uma posição no mercado mundial como fornecedoras de produtos 

primários (SVAMPA, 2019). O desenvolvimento latino-americano não é um desenvolvimento 

qualquer, mas um desenvolvimento capitalista, além de ser uma forma específica de 

desenvolvimento, constituída em um contexto nacional periférico (MELLO, 1982). Dessa 

forma, trata-se de um modelo de desenvolvimento que reproduz desigualdade e subordinação. 

É interessante pensar o “subdesenvolvimento” para além de uma etapa anterior dentro de um 

 
4 Em 1988, o território brasileiro destinava 24,7% da sua superfície agrícola ao cultivo de arroz, feijão 

e mandioca. Em 2018, essa proporção despencou para 7,7%. Em contrapartida, ao longo desse período de três 

décadas, as culturas orientadas para o mercado externo, que anteriormente abarcavam 49,8% da área total de 

cultivo do país, expandiram sua participação para ocupar 78,3% dessa área, de forma que, em 2018, mais de ¾ do 

total da área das lavouras temporárias e permanentes eram ocupadas por apenas três produtos: soja, cana e milho 

(MONCAL, 2022). 



29 
 

processo evolutivo contínuo e inequívoco. Em vez disso, trata-se de uma posição específica e 

necessária ao funcionamento do capitalismo mundial:5 

 

(...) entre as economias desenvolvidas e as subdesenvolvidas não existe uma simples 

diferença de etapa ou de estágio do sistema produtivo, mas também de função ou 

posição dentro de uma mesma estrutura econômica internacional de produção e 

distribuição. Isso supõe, por outro lado, uma estrutura definida de relações de 

dominação. Entretanto, o conceito de subdesenvolvimento, tal como é usualmente 

empregado, refere-se mais à estrutura de um tipo de sistema econômico, com 

predomínio do setor primário, forte concentração da renda, pouca diferenciação do 

sistema produtivo e, sobretudo, predomínio do mercado externo sobre o interno. Isso 

é manifestamente insuficiente. O reconhecimento da historicidade da situação de 

subdesenvolvimento requer mais do que assinalar as características estruturais das 

economias subdesenvolvidas. Há que se analisar, com efeito, como as economias 

subdesenvolvidas vincularam-se historicamente ao mercado mundial e a forma em 

que se constituíram os grupos sociais internos que conseguiram definir as relações 

orientadas para o exterior que o subdesenvolvimento supõe. Tal enfoque implica 

reconhecer que no plano político-social existe algum tipo de dependência nas 

situações de subdesenvolvimento e que essa dependência teve início historicamente 

com a expansão das economias dos países capitalistas originários (CARDOSO, 2000, 

p. 507). 

 

A mercantilização apresenta-se como mais um conceito central para as críticas ao 

modelo de desenvolvimento capitalista. Nessa concepção, à terra é atribuído valor de acordo 

com as atividades econômicas que pode suportar e com os recursos naturais que pode fornecer. 

Ou seja, na visão utilitarista dos corpos e dos territórios, o valor e o significado destes estão 

associados aos benefícios que podem gerar à acumulação de capital. Nesse sentido, territórios 

ainda não captados pela exploração capitalista são concebidos como “desertos” ou “territórios 

socialmente esvaziados” e seus habitantes, como populações atrasadas e miseráveis. Isto é, tais 

territórios “inexplorados” são considerados espaços de um verdadeiro “vazio” demográfico, 

social, econômico, político e cultural, ainda que haja uma população e uma estrutura social, 

econômica, política e cultural constituída. Essa perspectiva respalda a expansão geográfica da 

exploração capitalista na direção da incorporação de novos espaços aos fluxos de acumulação 

de capital, a fim de torná-los funcionais à lógica do capital (DILGER; LANG; FILHO, 2016).  

Com isso, o discurso do desenvolvimento e a mercantilização que o caracteriza não só 

definem a extração de lucros por atividades produtivas capitalistas como único destino possível 

para as diferentes dimensões da vida, ignorando significados outros atribuídos por diversos 

 
5 Essa ideia também é desenvolvida por Celso Furtado, na obra Desenvolvimento e 

subdesenvolvimento, de 1961, em que o autor demonstra como o subdesenvolvimento é necessário e funcional ao 

desenvolvimento, sem que este possa perpetuar-se sem aquele. 



30 
 

povos, como também buscam expandir o desenvolvimento capitalista a todos as regiões e 

comunidades, ao continuamente planejar a incorporação de novos espaços à lógica do capital. 

O cerne do discurso do desenvolvimento reside, então, na universalização do sistema de 

produção e do modelo de crescimento capitalista a todos os povos e regiões, sem difundir, no 

entanto, os benefícios que tal sistema pode gerar aos povos marginalizados.  

 

1.4 Os povos indígenas como obstáculos ao desenvolvimento  

 

 É nesse contexto que se estabelece a concepção dos povos indígenas que legitima e 

reproduz a exploração de seus corpos e territórios na atualidade. A noção de raça localiza esses 

povos não só em uma categoria, por natureza, inferior, mas também anterior, condenando-os 

inevitavelmente a um passado que culminaria em uma história unidirecional rumo aos padrões 

de desenvolvimento europeu. Além disso, o discurso de desenvolvimento e os conceitos 

vinculados a ele, como modo de vida imperial, extrativismo e mercantilização, ignoram as 

concepções, vontades e saberes desses povos e respaldam o direcionamento de todas as 

dimensões da vida para a acumulação de capital e para o desenvolvimento capitalista.  

  A noção dos indígenas como um obstáculo ao desenvolvimento nacional é presente na 

sociedade brasileira, podendo ser exemplificada pela fala do Ministro do Interior do governo 

Geisel, Rangel Reis, em 1976: “Os índios não podem impedir a passagem do progresso (…) 

dentro de 10 a 20 anos não haverá mais índios no Brasil” (MORENO, [s.d.]). Essa declaração 

não apenas reitera a crença de que os povos indígenas são entraves para o desenvolvimento, 

como também os confina em um passado distante, selando seu destino em uma extinção 

inevitável. Contrariamente, se alguma vez houve qualquer tendência de extinção desses povos, 

ela não é de forma alguma fruto de um processo natural, mas sim, resultado de processos 

históricos de invasões, extermínios e tentativas de apagamento cultural (OLIVEIRA, 1995). No 

entanto, a população indígena cresceu 88,82% em 2022 em relação ao último Censo 

Demográfico, em 2010, atingindo quase 1,7 milhões de pessoas indígenas residentes no Brasil, 

e revelando a força da resistência indígena frente às tentativas de aniquilação dos seus povos e 

de sua cultura (CABRAL; GOMES, 2023). 

 É notável a semelhança dessa ideia de eliminação dos povos indígenas com as 

iniciativas de erradicação da “mancha negra” presente na sociedade brasileira após a abolição 

da escravidão, o que revela o caráter explicitamente racista dessa tentativa de apagamento. No 



31 
 

tocante aos esforços de embranquecimento da população no fim do século XIX, Abdias do 

Nascimento (1978, p. 67) desenvolve que “nutrido no ventre do racismo, o ‘problema’ só podia 

ser, como de fato era, cruamente racial: como salvar a raça branca da ameaça do sangue negro, 

considerado explícita ou implicitamente como ‘inferior’”. Algumas das “soluções” adotadas 

pelas autoridades da época para limitar o crescimento da população negra foi o estupro da 

mulher negra pelos brancos da sociedade dominante, de forma a “embranquecer” a população 

negra, e as políticas de incentivo à imigração que buscavam o aumento da participação de 

sangue europeu na população brasileira (NASCIMENTO, 1978). Nesse sentido, as tentativas 

de embranquecimento da população e de apagamento racista são marcantes na história da 

sociedade brasileira e a exclusão das populações negras e indígenas das políticas de 

desenvolvimento capitalista é um componente desse projeto.  

Em 2019, o ex-presidente da República, Jair Bolsonaro, proferiu uma declaração 

semelhante à de Rangel Reis, ao afirmar que a “demarcação de terras indígenas, áreas de 

proteção ambiental, quilombolas, parques nacionais, levam a um destino que nós já sabemos, 

insolvência do Brasil” (CIMI, 2019), além de referir-se aos povos indígenas como “massa de 

manobra que inviabilizam o progresso” (CIMI, 2019). Essa afirmação evidencia de forma 

inequívoca que, tanto a concepção do ex-presidente, quanto a de seu governo sobre progresso 

e desenvolvimento excluem completamente os povos indígenas. 

 Porém, não é só na extrema direita que esse discurso encontra um terreno fértil. A 

concepção de que o Brasil deveria priorizar um crescimento econômico que envolve avançar 

sobre áreas ainda não exploradas em termos de potencial econômico é amplamente sustentada 

por perspectivas desenvolvimentistas, independentemente desses locais, considerados como 

novas fronteiras para a expansão do capital, estarem ocupados por populações e seus modos de 

vida tradicionais. Conforme será demonstrado no próximo capítulo, ao longo da história, os 

povos indígenas e seus territórios foram colocados à disposição do capital pelos governos de 

todos os espectros ideológicos, sustentados e financiados por setores dominantes 

economicamente, como grandes empreiteiras e construtoras fortemente interessadas na 

exploração econômica de terras indígenas. Nesse sentido, tanto governos de direita, quanto 

aqueles considerados progressistas são replicadores do discurso de “progresso” que está por 

trás de uma série de políticas, ações e opressões que têm efeito desastroso na vida de milhões 

de pessoas. 

 A universalização do modo de produção capitalista e dos valores do desenvolvimento à 

serviço da acumulação de capital revela uma tentativa de homogeneização cultural que ignora 



32 
 

outros tipos de organização social, de relação com a terra, de crenças, de produção de 

conhecimento e de estruturas de trabalho. Enquanto a perspectiva dominante de 

desenvolvimento sustenta uma visão utilitarista e exploratória da terra como objeto de extração 

de valor, em função das atividades econômicas que pode acolher, os povos indígenas possuem 

uma ligação ancestral da terra conectada com a memória, a história, a cultura e a espiritualidade 

do seu povo. Krenak (2019) questiona a ideia de recurso a ser apropriado que os não-indígenas 

atribuem aos elementos da natureza, como as montanhas e os rios, destacando que, quando 

esses seres são esvaziados de sua personalidade e de seu sentido, abre-se espaço para que se 

tornem meros objetos de exploração econômica. Da mesma forma, as formas de vida que não 

estão integradas à lógica capitalista predatória são ameaçadas e excluídas e as suas narrativas 

são apagadas em favor de uma narrativa globalizante que se propõe aplicável para todos os 

seres. 

 Os povos indígenas não são uma ameaça aos interesses nacionais, mas ao interesse de 

particulares atraídos pelas vantagens financeiras que podem extrair das terras dessas populações 

em benefício próprio. Os argumentos de que o tamanho excessivo das áreas indígenas agravaria 

a pobreza no campo, ao reduzir a disponibilidade de terra para trabalhadores rurais - isto é, o 

discurso de que há “muita terra para pouco índio” -, e de que os territórios ocupados por esses 

povos são improdutivos, freando o desenvolvimento econômico, não se sustentam 

empiricamente. Em primeiro lugar, nem todas as terras sob posse de não indígenas são 

produtivas. As áreas aproveitáveis não exploradas no Brasil atingem 185 milhões de hectares, 

o que corresponde a mais do dobro do total de terras indígenas (OLIVEIRA, 1995). Além disso, 

a extensão total dos imóveis rurais cadastrados pelo Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária (INCRA) corresponde a menos de 70% do território nacional, restando ainda 

255 milhões de hectares de terras ainda não cadastradas (OLIVEIRA, 1995)6. Logo, ainda há 

um território extenso para expansão das atividades econômicas, sem necessidade de sacrificar 

territórios ocupados por indígenas. 

 Por fim, é crucial destacar a distribuição geográfica altamente específica das terras 

indígenas, uma vez que 98,25% delas encontram-se na Amazônia Legal7, justamente onde a 

ocupação de propriedades rurais é mais baixa. Por outro lado, nas regiões onde as propriedades 

 
6 Tentou-se atualizar estes dados para a finalização da monografia, mas por uma questão de dificuldade 

de achar uma fonte confiável de dados sobre o assunto, optou-se por deixar a ilustração do autor citado. 
7 Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs. Acesso em: 27 

ago. 2023. 

https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs


33 
 

rurais ocupam áreas muito extensas, como Sudeste e Nordeste, as terras indígenas representam 

uma parcela pequena do território. Por exemplo, em alguns dos estados com maior ocupação 

de propriedades rurais - São Paulo, Paraná, Paraíba, Rio Grande do Norte, Sergipe, Alagoas, 

Minas Gerais e Santa Catarina - as terras reivindicadas por indígenas correspondem a entre 

0,2% e 0,4% do total de terras (OLIVEIRA, 1995). Com isso, fica evidente que os argumentos 

de que a suposta “exorbitância” das terras indígenas no Brasil prejudica as atividades agrícolas 

e o desenvolvimento econômico capitalista em geral são completamente infundados.  

Contrariamente, é a extrema concentração fundiária e o foco das estruturas agrárias 

brasileiras na exportação de commodities, em vez de priorizar a alimentação da população, que 

agravam os problemas no campo, como a falta de acesso da população rural de baixa renda a 

terras para trabalhar, a pobreza e a fome. Os dados do Censo Agropecuário de 2017 demonstram 

que, embora as propriedades rurais com mais de 1.000 hectares representem 1% do total de 

empreendimentos agropecuários no Brasil, estas concentram 47,6% da área ocupada por todas 

as fazendas (IBGE, 2017). É nesse sentido que o antropólogo João Pacheco de Oliveira (1995) 

afirma que as dificuldades associadas à distribuição de terras não provêm da existência dos 

indígenas em si, mas das tensões e carências que são próprias da sociedade brasileira e que 

determinam essa interação com os povos originários.  

Com isso, a solução do problema indígena está necessariamente vinculada à solução de 

algumas das grandes questões nacionais, como concentração fundiária, ineficiência produtiva, 

desigualdade social, corrupção e compra de votos, crimes ambientais e prevalência de estruturas 

agrárias exploratórias, insustentáveis e desiguais (OLIVEIRA, 1995). Por isso, “antes de 

pretender interferir sobre a eficiência no uso dos recursos produtivos dentro das áreas indígenas, 

é preciso modificar a  ineficiência e a perversa equação social que caracterizam o universo dos 

brancos” (OLIVEIRA, 1995, p. 9). Identificar o indígena como inimigo faz parte de uma 

eficiente estratégia que tem o único intuito de manter intactos os reais culpados, preservando 

os lucros de setores dominantes economicamente e as estruturas fundiárias altamente 

concentradas que reproduzem desigualdades e favorecem a acumulação de capital.  

A priorização de objetivos econômicos associados às noções capitalistas de 

desenvolvimento em detrimento de outras perspectivas sobre como alcançar o bem-estar dos 

povos revela três características do discurso do desenvolvimento. Em primeiro lugar, ele é 

totalizante e homogeneizador, ao impor como óbvio e universal o caminho que propõe; em 

segundo lugar, é excludente, por não abarcar a diversidade de contextos e vontades dos 



34 
 

diferentes povos existentes no Brasil e no mundo; por último, tem caráter racista e colonial, ao 

imaginar-se como superior e preferível frente a outras perspectivas.  

Este capítulo teve como objetivo discutir as origens do discurso do desenvolvimento, 

que remontam à colonização mercantilista e à implantação do conceito de raça, que respaldou 

a dominação dos países centrais sobre as antigas colônias. Também buscou apresentar as 

principais características do desenvolvimento capitalista, como a universalidade, e os elementos 

que o compõem, isto é, o modelo extrativista, a inserção dependente dos países 

“subdesenvolvidos” no mercado internacional, a proliferação do modo de vida imperial como 

um modelo desejável, a mercantilização irrestrita e a relação predatória com o meio ambiente. 

Por fim, foi discutido de forma breve como os povos indígenas se inserem nesse contexto. No 

próximo capítulo, será abordada uma perspectiva histórica sobre o impacto desse modelo de 

desenvolvimento capitalista nos povos indígenas e nos seus territórios nas últimas décadas no 

Brasil.



35 

 

 

2 OS POVOS INDÍGENAS E O DESENVOLVIMENTO NO BRASIL: UMA 

PERSPECTIVA HISTÓRICA (1964 - 2010) 

 
Porque quem é expulso da beira do rio perde o rumo da vida, nunca mais ele vai 

encontrar, eles podem dar uma terra num outro lugar, eles podem dar, mas ele nunca 

mais vai encontrar o sentido da vida, porque ele deixou toda a sua vida naquele local. 

Antonio Apinajé, Relatório Empreendimentos que Impactam Terras Indígenas 

 

 O modelo de desenvolvimento capitalista produz diversas violências aos povos 

indígenas, no Brasil e no mundo, seja no âmbito físico, por meio de extermínios, massacres e 

espoliações, seja no âmbito cultural, identitário, espiritual e simbólico, através de tentativas de 

etnocídio. Fato é que, ao propor-se como universal, o discurso de desenvolvimento não deixa 

espaço para outras formas de existência. As constantes violações à vida dos povos indígenas, 

desde a invasão europeia no século XVI, estão marcadas na história do Brasil como um dos 

elementos centrais na formação e na perpetuação das estruturas do país. 

A fim de compreender os impactos do desenvolvimento capitalista nas comunidades 

indígenas, nos seus territórios e no seu modo de vida, neste capítulo se desenrolará uma 

descrição histórica das políticas voltadas para os povos indígenas no Brasil, com enfoque 

naquelas relacionadas ao “desenvolvimento”. O panorama apresentado abrange desde a 

instauração da ditadura civil-militar em 1964, até os governos progressistas do início do século 

XXI, com o propósito de abarcar a complexidade de eventos na trajetória da pauta indígena e 

os avanços e continuidades do tratamento do Estado brasileiro perante esses povos. É estrutural 

a exclusão dos povos originários na formulação das políticas públicas e a percepção dos agentes 

governamentais nacionais desses povos como obstáculos ao progresso da nação. Essa 

concepção assume diferentes facetas e intensidades ao longo das décadas, e é respaldada pelas 

justificativas que melhor se adaptam a cada contexto. Porém, é notório que o discurso do 

desenvolvimento e suas ações no Brasil excluem, violentam, oprimem, marginalizam e 

desrespeitam as populações indígenas.  

É importante ressaltar que a escolha pelo fim do recorte temporal em 2010 se dá pelo 

fato de que este ano representa o fim do segundo mandato do governo do presidente Luiz Inácio 

Lula da Silva, evento a partir do qual se sucederam uma série de eventos marcantes e turbulentos 

para a história do país e para os povos indígenas. Nesse sentido, pela limitação do escopo deste 

trabalho, esses eventos não poderiam ser retratados com o aprofundamento que merecem, 

podendo ser investigados em uma futura continuidade dessa pesquisa.  



36 

 

2.1 Ditadura civil-militar: etnocídio e genocídio 

  

Após o golpe civil-militar de 1964, intensificou-se um regime político e econômico que 

priorizava o desenvolvimento em larga escala, em conjunto com o atendimento às diretrizes de 

segurança interna desenvolvida pela Escola Superior de Guerra (ESG) na Doutrina de 

Segurança Nacional (DSN)8. Um dos objetivos estipulados pelo regime foi o estabelecimento 

de uma política de expansão e distribuição espacial da população, orientada para a exploração 

de recursos naturais em áreas prioritárias ou regiões específicas e para a ocupação “racional e 

efetiva” do território (VALENTE, 2017). No final dos anos 1960, foi lançado o Plano de 

Integração Nacional (PIN), um projeto com viés desenvolvimentista gestado desde o governo 

Castelo Branco. O PIN, sob o lema de “integrar para não entregar”, tinha como objetivo ampliar 

as fronteiras internas e integrar o território nacional, estabelecendo novas áreas urbanas, 

impulsionando atividades econômicas, construindo rodovias para interligação de regiões, 

ampliando a fronteira agrícola e estimulando a exploração mineral e de energia.  

Esse programa incluía uma grande empreitada de colonização e desenvolvimento da 

Amazônia, prevendo uma ocupação de 2 milhões de km² na região (DAMASIO, 2019). 

Inicialmente, a ocupação da região amazônica tinha a intenção principal de promover a 

instalação de colônias agrícolas, apoiadas por uma infraestrutura de transportes e energia 

elétrica, para alocar os trabalhadores sem terra do Nordeste. O objetivo era evitar tensões sociais 

decorrentes da estrutura fundiária concentradora do território nacional que poderiam ameaçar a 

estabilidade do regime, uma vez que a reforma agrária havia sido uma das principais bandeiras 

do governo civil deposto, chefiado pelo presidente João Goulart (OLIVEIRA, 2015).  

Com o passar dos anos, a estratégia governamental de ocupação da Amazônia mudou 

na direção de atender as demandas do empresariado por negócios lucrativos direcionados para 

a economia de exportação. As rodovias deixaram de se voltar para o deslocamento de 

trabalhadores sem-terra para a Amazônia, e passaram a servir como corredores de exportação 

agroindustrial e mineradora, atendendo aos interesses do capital privado (OLIVEIRA, 2015). 

Além disso, com o programa de colonização da Amazônia, os militares tinham o objetivo de 

 
8 A Doutrina de Segurança Nacional, formulada pela Escola Superior de Guerra, permitiu ao regime 

ditatorial perseguir e eliminar aqueles identificados como "inimigos internos", isto é, não só opositores políticos e 

críticos ao sistema estabelecido, mas também outros grupos considerados “ameaças à segurança nacional” 

(MEMÓRIAS DA DITADURA, [s.d]). 



37 

 

ocupar estrategicamente todas as áreas do território nacional, especialmente a região de 

fronteiras, e não deixar nenhum espaço “despovoado”.9 

O projeto econômico teve como foco a construção de grandes obras em nome do 

desenvolvimento. A Amazônia foi encarada como um “vazio demográfico”, ignorando que os 

territórios que se encontravam no caminho desses projetos eram habitados por inúmeros povos, 

que passaram a ser encarados como obstáculos para o desenvolvimento. Essa visão está clara 

no discurso adotado por diversos agentes do Estado durante o governo militar. Após a 

descoberta de sinais de minério em área yanomami na região de Surucucus em Roraima, em 

1975, o governador do estado, coronel Fernando Ramos Pereira disse em entrevista ao Estado 

de São Paulo que "uma área rica como essa, com ouro, diamantes e urânio não pode dar-se ao 

luxo de conservar meia dúzia de tribos indígenas que estão atrasando o desenvolvimento do 

Brasil" (PEREIRA apud DAVIS, 1978, p. 133). Já o coronel Arruda, comandante do 6º 

Batalhão de Engenharia e Construção, afirmou em 1975, sobre a abertura da BR-174, a Manaus-

Boa Vista, em território habitado pelos Waimiri-Atroari que: 

 

a estrada é irreversível, como é a integração da Amazônia ao país. A estrada é 

importante e tem que ser construída, custe o que custar. Não vamos mudar o seu 

traçado, que seria oneroso para o Batalhão apenas para pacificarmos primeiro os 

índios. (…) Não vamos parar os trabalhos apenas para que a Funai complete a atração 

dos índios (DAMASIO, 2019, n.p).  

 

Devido à construção da estrada e outros projetos no seu território, como a construção 

da hidroelétrica de Balbina e a atuação de mineradoras e garimpeiros, os Waimiri-Atroari foram 

massacrados. Segundo o Censo da Funai, em 1972 a população desse povo era de cerca de 3 

mil pessoas, passando a 350 em 1983 (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014). Com 

isso, a repressão da ditadura civil-militar não se restringiu aos grupos políticos de oposição ao 

regime, mas atingiu também de forma brutal diversos grupos sociais que se encontravam “no 

 
9 O jornalista Rubens Valente, autor do livro "Os fuzis e as flechas, história de sangue e resistência 

indígena na ditadura", relatou que, para além do projeto econômico de atendimento aos interesses do empresariado 

nacional, a ocupação da Amazônia representou um projeto geopolítico. Segundo o pesquisador, documentos da 

época comprovam o receio dos militares de que a região pudesse aglutinar focos de guerrilhas de esquerda 

(VALENTE apud FAERMAN; WEIS, 2021). Um exemplo da utilização de territórios e populações amazônicas 

para enfrentamento de guerrilhas foi a Guerrilha do Araguaia que se instalou no território do povo Aikewara. Em 

decorrência do conflito, o povo sofreu graves violações de direitos humanos pelo Exército brasileiro. Os homens 

adultos foram forçados a guiar os militares nas missões de captura dos guerrilheiros, enquanto mulheres e crianças 

foram submetidas a um confinamento forçado. O episódio foi traumático para as duas aldeias Aikewara, 

transformadas em campos de prisioneiros de guerra, e resultou em desorganização social e cultural profundas, 

fome intensa e terror psicológico pela situação de guerra, com sequelas físicas e psicológicas como abortos 

espontâneos, tuberculose pulmonar, surdez, pesadelos recorrentes, insônia, entre outros (COMISSÃO 

NACIONAL DA VERDADE, 2014). 

 



38 

 

caminho do progresso”. Para os povos indígenas, o PIN significou invasão desenfreada dos seus 

territórios, proliferação de doenças, contato indesejado, assassinato coletivo, remoções 

forçadas, perseguição, criminalização, prisão e tortura de lideranças indígenas cujo 

comportamento era considerado inadequado frente à política de desenvolvimento do governo.  

A Comissão Nacional da Verdade (CNV), órgão temporário inaugurado em novembro 

de 2011, tem como finalidade investigar as graves violações de direitos humanos ocorridas 

entre 18 de setembro de 1946 e 5 de outubro de 1988, período que engloba o governo civil-

militar. No capítulo “Violações de direitos humanos dos povos indígenas” do relatório entregue 

pela CNV em 2014, a Comissão pretende estimar o número de indígenas mortos por ação e 

omissão do Estado durante o período estudado, chegando a 8.350 vítimas.10 Porém, a própria 

CNV afirma que os casos documentados no relatório representam apenas uma “pequena parcela 

do que se perpetrou contra os índios” (BRASIL, 2014, p. 204) e que “é possível apenas entrever 

a extensão real desses crimes” (BRASIL, 2014, p. 204). Segundo a Comissão, a quantidade de 

indígenas mortos no período analisado “deve ser exponencialmente maior, uma vez que apenas 

uma parcela muito restrita dos povos indígenas afetados foi analisada e que há casos em que a 

quantidade de mortos é alta o bastante para desencorajar estimativas” (BRASIL, 2014, p. 205).  

 Para executar os projetos de desenvolvimento do PIN, foi implementada uma política 

indigenista integracionista, articulada especificamente para esse fim e caracterizada pela CNV 

como um programa de etnocídio (BRASIL, 2014). Nesse contexto, o discurso norteador das 

políticas indigenistas era o de que os indígenas deveriam ser integrados na sociedade não-

indígena nacional e convertidos em mão-de-obra, em um processo considerado “civilizatório” 

nos termos do regime. Esse programa de “desindianização” foi formalizado pelo Estatuto do 

Índio de 1973, que define a “integração” dos indígenas como o propósito central da política 

indigenista, através da qual os indígenas deixariam de ser entendidos legalmente como tais. No 

artigo 3º, parágrafo 2 do Estatuto são excluídos da definição de “comunidades indígenas” ou 

“grupos tribais” aqueles que estivessem “incorporados” à sociedade não-indígena nacional. 

Trata-se de uma maneira eficaz de eliminar os direitos dos povos indígenas aos seus territórios 

e suprimir, com isso, o que o discurso oficial da época entendia como “empecilhos ao 

desenvolvimento”, isto é, os povos indígenas (BRASIL, 2014). 

 
10 A CNV apurou informações sobre as graves violações de direitos humanos que afetaram apenas 10 

etnias indígenas, registrando, nessa pequena amostra, a morte de “cerca de 1.180 Tapayuna, 118 Parakanã, 72 

Araweté, mais de 14 Arara, 176 Panará, 2.650 Waimiri-Atroari, 3.500 Cinta-Larga, 192 Xetá, no mínimo 354 

Yanomami e 85 Xavante de Marãiwatsédé” (COMISSÃO NACIONAL DA VERDADE, 2014, p. 254). 



39 

 

Nota-se que a política indigenista dos militares está em consonância com o discurso do 

desenvolvimento examinado no capítulo anterior, ao posicionar os povos indígenas, seus 

costumes e suas tradições ao passado, selando seu destino a uma inevitável extinção, seja por 

meio da assimilação cultural, seja por meio do extermínio, em nome do “desenvolvimento”. 

Essa crença está clara em diversas afirmações da época, como a do sertanista Francisco 

Meireles, de que “o índio está fadado a desaparecer como índio. Não tem condições de 

sobrevivência” (MEIRELES apud VALENTE, 2017, p. 339). Fica clara a completa exclusão 

dos indígenas como cidadãos brasileiros a serem considerados nos projetos governamentais, 

que explicitamente favoreciam interesses privados, mediante a associação de funcionários de 

órgãos públicos e de personalidades políticas com atores econômicos, como empresas, bancos 

e fazendeiros locais. Os direitos dos indígenas como brasileiros só seriam considerados por 

meio do processo de “desindianização”, que implicaria, no entanto, na perda do direito às suas 

terras.  

A Fundação Nacional do Índio (Funai), responsável pela política indigenista, ficou 

encarregada das ações de contato, atração, integração, “pacificação” e remoção dos povos 

indígenas, em benefício dos projetos governamentais e de interesses particulares. O sertanista 

Antônio Cotrim reforçou esse ponto ao afirmar que “seu trabalho na Funai tem se limitado a 

simples administrador de interesses de grupos econômicos e segmentos nacionais, dada a 

política de concessão de áreas indígenas pela Funai” (BRASIL, 2014), além de confessar, ao se 

demitir do seu cargo no órgão, estar “cansado de ser um coveiro de índios” e não pretender 

“contribuir para o enriquecimento de grupos econômicos à custa da extinção de culturas 

primitivas” (BRASIL, 2014).  

Vale ressaltar que a aproximação com os povos indígenas muitas vezes era realizada 

não de forma pacífica, mas através de uma lógica militar de guerra. O depoimento do sertanista 

Sebastião Amâncio da Costa que conduziu o processo de atração dos Waimiri-Atroari atesta 

esse fato: “Despejaremos rajadas de metralhadoras nas árvores, explodiremos granadas e 

faremos muito barulho, sem ferir ninguém, até que se convençam de que nós temos mais força 

do que eles” (BRASIL, 2014, p. 235). Em 1974, uma aldeia do povo Waimiri-Atroari localizada 

nas margens da rodovia Manaus-Boa Vista, projeto relevante no plano de desenvolvimento da 

ditadura civil-militar, sofreu um ataque aéreo, em que uma aeronave despejou um veneno sobre 

a aldeia, matando os habitantes. Sobreviventes relatam que, posteriormente ao ataque, homens 

brancos invadiram a área por terra, munidos de facas e revólveres, destruíram locais sagrados 

e provocaram mais assassinatos (BRASIL, 2014). 



40 

 

A ordem expressa para a política indigenista protagonizada pela Funai era remover do 

caminho dos empreendimentos governamentais as comunidades indígenas residentes nos 

territórios escolhidos para os projetos, explicitamente reconhecidas como empecilhos para o 

desenvolvimento do país. A reportagem “Índios no Caminho”, publicada na Veja em 1970, 

detalha essa função atribuída ao órgão indigenista, na obra da Transamazônica:  

 

O Ministro Costa Cavalcanti, do Interior, acha fundamental um trabalho de 

aproximação com os índios que se antecipe à construção da estrada. Dessa forma, 

quando chegarem as máquinas e trabalhadores, as tribos já terão sido integradas, ou 

transferidas para postos ou reservas mais distantes do traçado da estrada. No início de 

setembro, as regiões dos índios serão sobrevoadas (...), para que os funcionários da 

Funai possam definir quais os melhores pontos de apoio para o trabalho das chamadas 

frentes de atração e pacificação. (...) Para não desviar o traçado da estrada, o governo 

parece estar disposto, inclusive, a uma pequena alteração nos caminhos adotados pela 

Funai na sua política de integrar o índio na economia regional como produtor e 

consumidor. Na construção da Transamazônica a integração não é o objetivo 

principal. O mais importante é afastar, e rapidamente, os possíveis obstáculos à 

passagem das máquinas de terraplenagem (INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL, 1970, 

n.p).11 

 

A prática estatal de deslocamento forçado dos povos indígenas dos seus territórios para 

a instalação das obras do governo civil-militar foi a força motriz das graves violações de direitos 

humanos cometidas contra esses povos. O Art. 20 do Estatuto do Índio de 1973 introduz a 

possibilidade de realocação forçada dos povos indígenas por “imposição da segurança 

nacional” (BRASIL, 1973, n.p), “para a realização de obras públicas que interessem ao 

desenvolvimento nacional” (BRASIL, 1973, n.p) e “para a exploração de riquezas do subsolo 

de relevante interesse para a segurança e o desenvolvimento nacional” (BRASIL, 1973, n.p), 

representando os motes do regime civil-militar. Os Parakanã, por exemplo, chegaram a ser 

deslocados cinco vezes entre 1971 e 1977, para a construção da Transamazônica, da 

Hidrelétrica Tucuruí e da estrada de ferro Carajás. Os Panará, por sua vez, foram deslocados 

compulsoriamente para o Parque Nacional do Xingu, a fim de viabilizar a construção da rodovia 

Cuiabá-Santarém. Esse processo resultou na morte de cerca de 66% da população Panará, 

devido à fome, alastramento de doenças, convivência com povos rivais e dificuldades de 

adaptação ao Parque do Xingu (BRASIL, 2014). Outros povos expulsos de suas terras, como 

 
11 Disponível em: https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/indios-no-caminho-0. Acesso em: 

22 out. 2023. 

https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/indios-no-caminho-0


41 

 

os Tapayuna, os Guarani e os Kaiowá, sofreram violações semelhantes nesse processo, 

inclusive violências diretas.12 

Outro mecanismo utilizado para efetivar o processo de esbulho dos povos indígenas de 

suas terras e a concretização dos projetos de desenvolvimento foi a emissão de certidões 

negativas pela Funai. Para que os empreendimentos realizados na Amazônia Legal13 

obtivessem incentivos fiscais da Superintendência do Desenvolvimento da Amazônia (Sudam), 

estes precisavam solicitar à Funai uma certidão negativa para a existência de povos indígenas 

na região visada. O relatório da Comissão Parlamentar de Inquérito (CPI) de 1977 demonstrou 

que foram emitidas diversas certidões negativas para territórios habitados por indígenas. A CPI 

comprovou que, em muitos casos, a Funai concedeu certidões negativas mesmo sem 

informações suficientes para afirmar com certeza que o território em questão não se tratava de 

uma área de ocupação indígena; em outros, emitiu certidões negativas mesmo munida de 

informações que sugeriam a presença de comunidades indígenas naquela região (BRASIL, 

2014). O depoimento do próprio presidente da Funai à CPI de 1977, General Ismarth Araújo de 

Oliveira, atesta essa situação: 

 

(...) em sã consciência, eu não posso afirmar que uma certidão negativa fornecida pela Funai, 

corresponda à realidade. A base de apreciação é o mapa cadastral com a lotação da área 

(fornecida pelo interessado). Se essa lotação for errada, será dada a certidão negativa para uma 

área e na realidade a sua localização é outra, podendo inclusive (...) se localizar dentro da área 

indígena. Juridicamente, a certidão está perfeita, mas não corresponde à realidade (OLIVEIRA 

apud BRASIL, 2014, p. 221).  

 

Ao emitir certidões negativas que não correspondem à realidade, a Funai permitia 

diretamente a invasão de mineradoras, latifúndios e outros empreendimentos em territórios 

habitados por povos indígenas, em uma clara priorização de interesses do capital privado em 

 
12 O Relatório da CNV apresenta um relato a respeito dessas violências: “Os relatos dos Kaiowá mais 

velhos que presenciaram o despejo (...) são enfáticos sobre a ocorrência de violência, muita confusão e correria; 

(...) casas foram queimadas, pessoas amarradas e colocadas à força na carroceria do caminhão que realizou o 

transporte das pessoas e dos poucos pertences recolhidos às pressas. (...) Os índios afirmam que dias depois da 

retirada das famílias, índios procedentes de Jarará encontraram dois corpos carbonizados em uma casa queimada 

pelos agentes que perpetraram a expulsão, o de uma anciã e o de uma criança” (COMISSÃO NACIONAL DA 

VERDADE, 2014,  p. 215). 
13 A Amazônia Legal é um recorte geográfico que corresponde a 59% do território brasileiro, 

englobando nove estados (Acre, Amapá, Amazonas, Mato Grosso, Pará, Rondônia, Roraima, Tocantins e parte do 

Maranhão) que compõem a bacia amazônica. Nessa região, residem 56% da população indígena brasileira. O 

conceito de Amazônia Legal foi instituído em 1953, com o intuito de fortalecer os estudos para planejar o 

“desenvolvimento econômico” da região. Disponível em: 

https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28. Acesso em: 06 dez. 2023. 

https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28


42 

 

detrimento do bem-estar das comunidades. Em muitos casos, o governo federal, por meio do 

Serviço de Proteção ao Índio (SPI) e posteriormente da Funai, também agiu por omissão, como 

no caso do povo Cinta Larga, ao não intervir diante dos diversos massacres que ocorreram na 

área indígena, sendo conivente com a atuação de mineradoras, madeireiros, seringalistas e 

garimpeiros no território habitado pela comunidade (BRASIL, 2014). 

As violações não resultaram somente do protagonismo da Funai nas políticas de 

“atração e pacificação”, mas também da negligência quanto aos cuidados que deveriam ser 

tomados nessas políticas. O primeiro contato com comunidades até então isoladas representa 

um risco significativo para os indígenas, uma vez que eles não possuem resistência a doenças 

trazidas por não indígenas. Os projetos de desenvolvimento em terras indígenas no período da 

ditadura civil-militar não foram acompanhados de procedimentos adequados para garantir a 

integridade sanitária dos habitantes desses territórios, como campanhas de vacinação prévias, 

controle da situação sanitária dos trabalhadores das obras e monitoramento do acesso de pessoas 

às áreas de ocupação indígena.  

Nesse sentido, as ações de aproximação e contato com povos isolados, bem como a 

invasão dos territórios por grandes empreendimentos, sem as devidas precauções, 

intensificaram, ou ainda, criaram as condições para a geração de epidemias que resultaram em 

graves declínios populacionais nas comunidades indígenas (COMISSÃO NACIONAL DA 

VERDADE, 2014). Fica claro que a Funai falhou gravemente na sua função de proteção aos 

povos indígenas. Francisco Meireles, um dos sertanistas responsáveis pelo trabalho de “atração 

e pacificação” de comunidades indígenas no âmbito da política indigenista brasileira, escancara 

essa negligência:  

 

Temos que ser realistas, não podemos deter uma frente pioneira de progresso. Não 

podemos contrariar uma política do governo de abertura de estradas que ele julga 

necessárias para nosso desenvolvimento. Diante disso é preciso promover a 

confraternização dos índios com os elementos civilizados. Mas é necessário evitar, de 

qualquer maneira, que sejam cometidas violências contra os indígenas, que suas terras 

sejam roubadas a pretexto de desenvolvimento. Não temos condições, por outro lado, 

de evitar que o índio contraia doenças em contato com o civilizado (VALENTE, 2017, 

p. 340). 

 

 Como consequência das políticas de desenvolvimento e da política indigenista 

formulada para atendê-las, o governo civil-militar, por ação e omissão, deixou um legado 

desastroso para as comunidades indígenas, com declínios populacionais muito significativos 

resultantes de deslocamentos forçados, epidemias provocadas, conflitos com garimpeiros e 

latifundiários invasores, entre outros. Para além de obstáculos para o progresso, os indígenas 



43 

 

foram reconhecidos, sobretudo a partir do endurecimento das políticas de repressão da ditadura 

com o Ato Institucional nº 5 (AI-5), como inimigos internos, e encarados com suspeita, como 

riscos à segurança e à nacionalidade. Na década de 1970, a Funai integrou oficialmente em sua 

estrutura organizacional atividades de assessoramento de segurança e informações, por meio da 

criação da Assessoria de Segurança e Informações (ASI), em conformidade com a Doutrina de 

Segurança Nacional. Criou-se, a partir de então, um ambiente de constante vigilância e 

perseguição dentro da instituição, e a política indigenista foi militarizada e tratada como questão 

de segurança nacional (BRASIL, 2014). 

 Lideranças indígenas, apoiadores da causa indígena e servidores da Funai passaram a 

ser monitorados e perseguidos através desse serviço de inteligência, que mapeava e controlava 

as atividades consideradas “subversivas”, além de fiscalizar o conteúdo político de reuniões e 

assembleias do movimento indígena, como forma de coibição e encobrimento de possíveis 

críticas ao regime. Também eram comuns ameaças e assassinatos de lideranças indígenas e seus 

apoiadores, como o assassinato do cacique kaingang Angelo Kretã em 1980 e do líder guarani 

Marçal de Souza em 1983, que haviam denunciado a expropriação das terras dos seus povos no 

Paraná e no Mato Grosso (BRASIL, 2014).  

Em 1969, começou a funcionar em Minas Gerais o Reformatório Krenak, uma prisão 

para a detenção de indígenas que resistiam às ordens do chefe do posto, à invasão de seus 

territórios e aos projetos de integração e de desenvolvimento. A CNV recolheu relatos a respeito 

do reformatório que denunciam casos de morte por tortura no tronco e espancamentos, trabalho 

forçado, privação de alimentação e desaparecimento de prisioneiros, assumindo um caráter de 

“campo de concentração”. Paralelamente, foi criada a Guarda Rural Indígena (GRIN), que 

recrutava e treinava indígenas para atuarem como força policial nos territórios, fazendo a 

vigilância e repressão dos próprios parentes. A GRIN enraizou a violência policial e a 

militarização em terras indígenas, e foi denunciada por esquemas de repressão, punição, 

confinamento, espancamentos, torturas e abusos (BRASIL, 2014).  

Em resposta às violações de direitos e violências de todo tipo, o movimento indígena 

ganhou força, com a mobilização e organização de lideranças indígenas de diversos povos, 

apesar das perseguições, do monitoramento e da repressão que enfrentavam. Em 1974, a 

primeira de muitas assembleias ocorreu no Mato Grosso, em um processo que culminou, em 

1980, na criação da primeira organização indígena de alcance nacional, a União das Nações 

Indígenas (UNI), que desempenhou um papel crucial na elaboração da Constituição de 1988 



44 

 

(RAMOS, 2010). As denúncias de massacres e violações dos direitos humanos dos povos 

indígenas ganharam repercussão internacional. Em 1980, o Brasil foi condenado no IV Tribunal 

Russell, realizado na Holanda, que decretou a “responsabilidade exclusiva do governo, que 

instalou um programa global, conscientemente genocida e etnocida na vida daqueles povos” 

(DAMASIO, 2019). 

 

2.2 O primeiro governo civil: transição “lenta, gradual e segura” 

 

Com a revogação do AI-5 em 1978, a Lei da Anistia em 1979, e o movimento das 

Diretas Já entre 1983 e 1984, iniciou-se a transição “lenta, gradual e segura” para a democracia. 

O regime civil-militar teve fim formal quando José Sarney assumiu a presidência, em 1985. 

Porém, o retorno da democracia não findou a tutela militar sobre a Amazônia e sobre a política 

indigenista. Pelo contrário, esse controle foi instituído e reforçado em 1985, em plena 

redemocratização, por meio do Projeto Calha Norte (PCN). O Projeto, estabelecido em termos 

de absoluto sigilo e com caráter essencialmente militar, colocava sob comando do Conselho de 

Segurança Nacional (CSN) uma faixa territorial de 150 km ao longo da fronteira brasileira, o 

que representava 14% do território nacional. A área cobiçada pelo controle militar correspondia 

a uma região excepcionalmente rica em jazidas minerais, recursos hídricos e florestais, além de 

amplamente habitada por povos indígenas (OLIVEIRA, 2015). 

 O principal objetivo do PCN era o aumento da presença militar na área das fronteiras 

brasileiras, vista como “escassamente povoada”, sob o pretexto da “segurança nacional”.14 

Além disso, o Projeto também pretendia o incremento das relações bilaterais, a demarcação das 

fronteiras e a “definição de uma política indigenista apropriada à região”. A partir de então, a 

política indigenista, além de ingressar no regime de confidencialidade, se alinha às finalidades 

militares do Projeto. Isto é, a expansão e intensificação da atuação da Funai na região das 

 
14 Embora a natureza das referidas questões de segurança nacional sejam relativamente nebulosas, 

sobretudo devido ao caráter confidencial do Projeto, documentos da época revelam a preocupação dos militares 

com a segurança e demarcação dos limites nacionais, o combate ao contrabando e ao narcotráfico e o controle 

sobre áreas de atuação de guerrilhas. O Estudo nº 010 da 3ª Secção da Secretaria Geral do Conselho de Segurança 

Nacional revela o tom político da tutela militar, no contexto da Guerra Fria: "em vista do componente ideológico 

marxista dos movimentos revolucionários na região do Caribe, a vulnerabilidade da Guiana e do Suriname à 

influência cubana, ensejando a possibilidade de uma ‘intervenção consentida’ nesses países, tomam premente a 

rearticulação e a reorganização do dispositivo militar” (FILHO, 1991, p. 328). Além disso, é retratado um receio 

dos militares de que atores externos ameaçassem a “soberania nacional” e a “integridade territorial brasileira", ao 

influir na delimitação de reservas nas faixas de fronteira. O documento citado anteriormente menciona a criação 

do Parque Yanomami como uma iniciativa que envolve a "pretensão de interesses externos na delimitação de uma 

área destinada a preservar uma nação indígena" (FILHO, 1991, p. 340). 



45 

 

fronteiras se configura como uma forma de promover o “fortalecimento das expressões do 

Poder Nacional" nesse território, segundo um dos documentos que deu origem ao Projeto, a 

Exposição de Motivos nº 770 (FILHO, 1991).  

Para isso, são criadas unidades administrativas, como Postos Indígenas, Casas do índio 

e administrações regionais, que, embora se propusessem a prover assistência e amparo às 

aldeias indígenas, pouco trouxeram de benefícios às comunidades. Ao invés disso, o PCN 

significou a perpetuação de um modelo de atuação indigenista autoritário e ineficiente em 

compreender as necessidades e aspirações da população a quem se destina e em cooperar para 

a manutenção do seu modo de vida e das suas tradições. Com isso, o ordenamento militar 

configura-se como o paradigma da ação indigenista e os postos indígenas, em vez de prestarem 

assistência às comunidades e garantir seus territórios, servem como unidade de vigilância da 

fronteira, de proteção dos “interesses nacionais” e de controle sobre os povos indígenas, em 

uma lógica militar de ocupação e defesa dos territórios (FILHO, 1991).  

 Para além dos interesses militares/estratégicos, o PCN abrangia outras "necessidades 

fundamentais e imediatas" para a área abarcada: “a ampliação da infraestrutura viária; a 

aceleração na produção de energia hidrelétrica; a interiorização de polos de desenvolvimento 

econômico; e a ampliação da oferta de recursos sociais básicos” (FILHO, 1991, p. 334). Os 

estudos que inspiraram o Projeto ressaltam a ausência da infraestrutura de transportes e energia 

elétrica necessária para viabilizar os projetos de desenvolvimento pretendidos para a região, 

além da “localização de reservas indígenas em áreas coincidentemente ricas em minérios" 

(FILHO, 1991, p. 336), destacadamente a região habitada pelos Yanomamis. O próprio 

presidente desobedeceu à ordem do Supremo Tribunal Federal de retirar cerca de 3 mil 

garimpeiros que ocupavam o território Yanomami, agindo com base nas orientações do 

Conselho de Segurança Nacional, devido a preocupações com a “segurança nacional” 

(OLVEIRA, 2015). É estimado que por volta de 10 a 15% da população Yanomami tenha sido 

dizimada durante a invasão garimpeira, entre 1985 e 1993 (RICARDO, 2013). 

A preocupação, nesse sentido, era a necessidade de adaptar a legislação e a política 

indigenista de forma a possibilitar a exploração econômica das riquezas existentes nessas áreas 

indígenas, dada, ainda segundo um dos documentos que inspirou o PCN “a limitação da 

exploração dos recursos minerais nas áreas indígenas face à legislação atual sobre política 

indigenista" (FILHO, 1991, p. 336). Dessa forma, adota-se uma postura que prioriza a 

“incorporação” dos povos indígenas ao modo de vida da sociedade não-indígena em detrimento 



46 

 

da demarcação dos seus territórios. Esta intenção está clara em vários documentos da época, 

entre eles o Estudo nº 007 da 3ª Seção da Secretaria Geral da CSN: 

 

Para que não haja o prejuízo para as gerações futuras de esfacelamento do Território 

Nacional, há necessidade de uma decisão histórica, que interrompa, especialmente na 

Faixa de Fronteira, o processo, que tem respaldo na Constituição em vigor, de 

conceder e demarcar os limites de territórios indígenas, e inicie pronta e firmemente 

o cumprimento da verdadeira política indigenista de integrar os silvícolas, progressiva 

e harmoniosamente, à comunhão nacional (FILHO, 1991, p. 338). 

 

Em consonância com esse projeto, o Decreto nº 94.946/87 criou a conceituação de 

“colônia indígena”, correspondente a, nas palavras do próprio Decreto, territórios de indígenas 

"aculturados" ou em estágios avançados de "aculturação", em contraste com as “áreas 

indígenas”, habitadas por indígenas “não aculturados” ou em fase incipiente de aculturação. Tal 

conceito serve para justificar a presença de atividades econômicas visando o lucro em territórios 

indígenas com base em supostos indicadores de “aculturação”, que respaldariam que os povos 

“aculturados” teriam autonomia para celebrar negociações, contratos e acordos judiciais, o que 

serviria de pretexto para a liberação da exploração econômica em suas terras (FILHO, 1991).  

Foi definido que os critérios para avaliação do grau de “aculturação” dos grupos 

indígenas seriam estabelecidos pela Funai, mas fica claro que esse conceito respalda-se na 

permanência de uma concepção evolucionista da cultura indígena e do objetivo da política 

indigenista de “integrar” os indígenas à “civilização”. Nesse sentido, despojar os indígenas de 

sua cultura - isto é, promover a “aculturação” ou “integração” - significaria despojá-los de sua 

identidade indígena e, então, desapropriá-los de seus direitos ao território. Ou seja, o Decreto 

restabelece os critérios da indianidade15, que pretendem distinguir quais grupos ou indivíduos 

configuram-se como “mais ou menos indígenas” e, por isso, têm maior ou menor grau de direito 

 
15 Embora os critérios de indianidade ou do grau de “aculturação” sejam nebulosos nos projetos 

governamentais, é notório que, no senso comum, frequentemente eles são estabelecidos com base na concepção 

de que a cultura indígena - entendida como única - é estacionária no passado, sendo caracterizada como “exótica”, 

“selvagem” ou “primitiva”. Dessa forma, uma pessoa indígena que habite a cidade, frequente universidades ou 

tenha acesso a aparelhos tecnológicos seria compreendida como “menos indígena”, o que justificaria a negação 

dos seus direitos como indígena. Contrariamente a essa concepção, as culturas indígenas são dinâmicas e estão em 

constante construção e transformação, uma vez que esses povos estão vivos hoje, produzindo cultura e história. 

Muitas vezes, inclusive, essas culturas, por imposição ou não, interagem e incorporam elementos das culturas não-

indígenas, sem que isso torne os indivíduos que as praticam “menos indígenas”. Os povos indígenas compreendem 

a identidade indígena como uma questão de pertencimento, ancestralidade e espiritualidade, fortalecendo a 

importância da autodeclaração, e não como a perpetuação de práticas entendidas pelo restante da sociedade 

brasileira como tipicamente indígenas, de forma estereotipada. Dessa forma, uma pessoa indígena em contexto 

isolado, por exemplo, não é “mais indígena” do que um indígena em contexto urbano. 



47 

 

aos seus territórios (DINIZ, 1994). Dado que a estratégia governamental é a implementação 

completa do processo de integração do indígena à “comunhão nacional”, fica claro que a 

intenção é a extinção dos povos indígenas e dos seus territórios, a serviço de interesses 

econômicos.  

Além disso, a coordenação do Grupo de Trabalho Interministerial que apreciava os 

processos de delimitação das terras indígenas passou da Funai para o Ministério do Interior, e 

esse Grupo incorporou o CSN e órgãos fundiários estaduais, de forma a abarcar em sua estrutura 

estratégias militares e interesses político-econômicos regionais. Com isso, é notório que, no 

primeiro governo civil, o peso das instâncias militares nas decisões do governo, inclusive 

naquelas relativas à Amazônia e aos povos indígenas, ainda era grande, além dos interesses 

econômicos sobre os territórios indígenas serem diretamente priorizados (OLIVEIRA, 2015). 

Essa lógica permaneceu no primeiro governo civil após a ditadura mesmo após a 

promulgação da Constituição Federal de 1988, embora a Carta tenha representado um marco 

legal relevante para o respeito dos direitos dos povos indígenas nas décadas posteriores e um 

avanço substancial na relação do Estado com esses povos. A Constituição abarcou um capítulo 

exclusivo sobre os direitos indígenas. Embora os direitos desses povos aos seus territórios e aos 

bens naturais neles contidos já constassem em outros textos constitucionais - como as 

Constituições de 1934, 1937 e 1967 - (DILGER; LANG; FILHO, 2016),  a partir da Carta de 

1988 passam a ser reconhecidos aos indígenas “sua organização social, costumes, línguas, 

crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que tradicionalmente ocupam, 

competindo à União demarcá-las, proteger e fazer respeitar todos os seus bens” (BRASIL, 1988, 

p. 2).  

Com isso, a Constituição de 1988 reconheceu pela primeira vez o direito dos povos 

indígenas à sua singularidade, ou seja, o direito de manterem sua identidade indígena, bem 

como “sua organização social, costumes, línguas, crenças e tradições” (BRASIL, 1988, p. 2). 

Nesse sentido, há um abandono da abordagem assimilacionista e etnocida segundo a qual os 

povos indígenas são uma categoria social transitória destinada a desaparecer ao integrar-se ao 

modo de vida da sociedade não-indígena. Além disso, os direitos dos povos indígenas aos seus 

territórios são definidos como direitos originários, significando o reconhecimento do fato 

histórico de que os povos indígenas são os primeiros habitantes do Brasil, e que seu direito à 



48 

 

terra é anterior ao próprio Estado.16 Os avanços no tratamento da causa indígena são 

consequência da firme resistência e mobilização social dos povos originários pelo 

reconhecimento dos seus direitos e pela inclusão deles no texto constitucional (RICARDO, 

2013). Um marco importante desse processo é o discurso emblemático do líder indígena Ailton 

Krenak em 1987 na Assembleia Constituinte, em que ele afirma que o povo indígena “não deve 

ser identificado de jeito nenhum como um povo que é inimigo dos interesses do Brasil, inimigo 

dos interesses da nação e que coloca em risco qualquer desenvolvimento”.17 

 

2.3 A chegada do neoliberalismo no Brasil 

 

 Apesar do inegável avanço possibilitado pelo estabelecimento da democracia e dos 

direitos assegurados na Constituição de 1988, a postura do governo brasileiro de enxergar os 

povos indígenas como obstáculos - seja à “segurança nacional”, seja ao desenvolvimento - é 

estrutural, e persiste em uma gama de espectros ideológicos. Na década de 1980, emerge no 

mundo o neoliberalismo como paradigma ideológico, se consolidando nas agendas 

governamentais a partir dos anos 1990. O neoliberalismo denota uma doutrina econômica que 

se orienta para políticas de liberalização de mercado, restrição da intervenção estatal na 

economia, abertura econômica ao capital estrangeiro, financeirização - com o crescimento do 

peso político e econômico dos mercados financeiros e das instituições financeiras - e 

privatizações, submetendo as políticas públicas e a sociedade de forma geral à lógica de 

acumulação de capital (BARRETO, 2016). No Brasil, a instauração dessa doutrina se deu com 

os governos de Fernando Collor de Mello e Fernando Henrique Cardoso.  

A despeito do crescimento do neoliberalismo, e da priorização dos interesses do capital 

corporativo e financeiro que o acompanha, as políticas dos governos que se sucederam ao de 

Sarney contaram com um progressivo alinhamento com as convenções internacionais sobre 

meio ambiente, clima e proteção dos direitos indígenas. Os militares perderam seu papel 

dominante na gestão da Amazônia e seu peso nas decisões e políticas governamentais, inclusive 

naquelas relativas aos indígenas. Algumas deficiências estruturais da FUNAI foram 

minimizadas, como a alta participação de militares em seus quadros, o caráter tutelar e 

 
16 Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o. Acesso em: 22 out. 

2023. 
17 Disponível em: https://www.revistas.usp.br/gis/article/view/162846. Acesso em: 22 out. 2023.  

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.pdf
https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o
https://www.revistas.usp.br/gis/article/view/162846


49 

 

paternalista das suas políticas e seu distanciamento em relação aos povos indígenas e às suas 

necessidades e interesses (OLIVEIRA, 2015). 

Acordos internacionais que proporcionavam recursos e assistência técnica ao governo 

brasileiro introduziram um paradigma novo para as instituições brasileiras de participação e 

consulta das populações locais, incluindo os povos indígenas, de forma que essa população 

ganhou mais voz e espaço na formulação de políticas públicas. Os direitos indígenas, 

conquistados na Constituição de 1988, passaram a ser mais reconhecidos e respeitados, e as 

terras habitadas por esses povos pareciam estar deixando de ser um território totalmente livre 

para a exploração e a extração de lucros de agentes econômicos nacionais e internacionais 

(OLIVEIRA, 2015).  

Preocupado em melhorar a imagem internacional do Brasil e atrair capitais externos, o 

governo brasileiro, chefiado por Collor, reavaliou suas decisões anteriores relativas ao meio 

ambiente e à política indigenista, em consonância com as recomendações internacionais. Entre 

essas novas medidas, destacam-se a nomeação para o Ministério do Meio-Ambiente do 

mundialmente conhecido ambientalista José Lutzemberger, crítico ferrenho das políticas da 

ditadura na Amazônia (LIMA; OLIVEIRA, 2022), a sediação em 1992 da Conferência das 

Nações Unidas para o Meio-Ambiente e o Desenvolvimento (CNUMAD-92) no Rio de Janeiro 

e a assinatura das propostas de demarcação de mais de 100 milhões de hectares de terras 

indígenas paralisadas desde a década de 1980, além da ordenação da retirada de todos os 

garimpeiros da área Yanomami (OLIVEIRA, 2021).  

Na CNUMAD-92, foram negociados grandes projetos de proteção ao meio ambiente, 

como o Projeto Integrado de Proteção às Populações e Terras Indígenas da Amazônia Legal 

(PPTAL), subcomponente do Projeto Piloto para a Proteção das Florestas Tropicais do Brasil 

(PPG-7). Esses projetos tiveram como importante componente um objetivo pontuado na 

Constituição de 1988 e na agenda ambiental internacional: a participação social das populações 

impactadas, o que representou o estabelecimento de um novo paradigma na administração 

pública brasileira, rompendo com as tendências autoritárias nas décadas anteriores (LIMA; 

OLIVEIRA, 2022). É importante pontuar, entretanto, que esses grandes investimentos 

socioambientais, amparados pela ampla intervenção da cooperação técnica internacional de 

inspiração neoliberal, não romperam com os paradigmas do desenvolvimento. Motivado 

também pela agenda neoliberal, Collor descentralizou a política indigenista da Funai, 

redistribuindo-a em outros ministérios, seguindo aspirações de um “Estado mínimo”. Após o 

impeachment de Collor em 1992, esse mesmo padrão nas políticas indigenistas e ambientais foi 



50 

 

mantido por seu vice-presidente Itamar Franco, responsável por concluir o mandato (LIMA; 

OLIVEIRA, 2022). 

Já na gestão de Fernando Henrique Cardoso (1995 - 2002), apesar dos notáveis avanços 

no reconhecimento oficial e demarcação das terras indígenas, da diferenciação e 

descentralização dos serviços de saúde e educação para os povos indígenas, e do crescente 

protagonismo das organizações indígenas no chamado "mercado de projetos" do governo 

(RICARDO, 2000), não houve o atingimento do nível de institucionalização necessário para 

garantir a continuidade dessas mudanças de maneira robusta. Tais transformações foram 

intensamente orientadas pelo paradigma neoliberal de redução do Estado, de forma que a 

instabilidade e carência de recursos públicos nacionais resultaram em limitações significativas 

para as organizações e projetos localizados fora da Amazônia e não contemplados por acordos 

de cooperação internacional (LIMA; OLIVEIRA, 2022).  

Além disso, o avanço significativo na demarcação das terras indígenas ficou 

majoritariamente restrito à região amazônica. A resolução de conflitos que gerariam atritos 

entre o governo e setores do agronegócio foi evitada, agravando problemas de violência e tensão 

social em regiões como o Nordeste, o Sul e o Centro-Oeste (LIMA; OLIVEIRA, 2022). Por 

fim, a importante meta da “participação indígena” revelou-se apenas parcialmente atingida, e 

os avanços nas pautas ambientais e indígenas eram restritos ao atendimento das expectativas de 

atores internacionais, relevantes ao programa neoliberal. Não foi formulada, de maneira sólida, 

uma política indigenista oficial condizente com os novos tempos democráticos pós Constituição 

de 1988 (RICARDO, 2000). 

 É notório que a redemocratização e a promulgação da Constituição trouxeram avanços 

significativos para os povos indígenas. As soluções encontradas pela democracia permitiram 

que a população indígena crescesse ao longo dos anos, não só pela diminuição das mortes por 

ação e omissão do Estado (CMV, 2022)18, mas também pelo aumento da autodeclaração. Em 

1992, o Censo registrou 294 mil pessoas declaradas como indígenas; já em 2000, foram 

contabilizados 734 mil indivíduos auto identificados dessa forma, contrariando a expectativa 

de que esses povos estavam fadados à extinção (IBGE, [s.d.]).19  

 
18 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=jHrJUBMeT_U. Acesso em: 22 out. 2023. 
19 No último Censo Demográfico, realizado em 2022, foram contabilizadas 1,69 milhões de pessoas 

indígenas, número quase 6 vezes maior que o registrado no primeiro Censo que incluiu a categoria indígena como 

“raça”, em 1992 (FUNAI, 2023). 



51 

 

No entanto, a reação dos setores empresariais, sobretudo do agronegócio, à mudança do 

paradigma do tratamento do Estado brasileiro com os povos indígenas e às vitórias da luta e da 

resistência indígena foi severa. Os conflitos locais tornaram-se mais violentos, com a utilização 

de serviços de segurança privada e de milícias armadas contra as comunidades indígenas 

residentes em territórios cobiçados pelo empresariado. Lideranças políticas municipais e 

estaduais contrárias às pautas de delimitação de terras indígenas e de preservação ambiental 

emergiram, e projetos de lei visando retrocessos nessas áreas começaram a ser apresentados 

(OLIVEIRA, 2015). Nas décadas que sucederam o fim da ditadura civil-militar, o espaço dos 

militares nas políticas relativas à Amazônia foi cedido a outros atores, como a Frente 

Parlamentar da Agropecuária (FPA), face institucional da bancada ruralista que exerce forte 

pressão política contra as demarcações, e empresas nacionais estrangeiras com interesses 

econômicos em territórios indígenas.20 

 

2.4 O progressismo do início do século XXI 

 

A partir de 2003, instaura-se no Brasil um período de governos progressistas, com a 

posse do presidente Luiz Inácio Lula da Silva do Partido dos Trabalhadores (PT), e inicia-se, 

então, uma nova onda desenvolvimentista, baseada no rechaço ao paradigma neoliberal, mas 

também no aprofundamento da exploração de bens naturais e em altos investimentos na 

infraestrutura necessária para efetivá-la. Com isso, percebe-se uma tendência de reprimarização 

da economia, e o setor agropecuário, o setor petrolífero e a mineração ganham uma importância 

singular no discurso governamental e nas políticas públicas, assim como as obras de 

infraestrutura de suporte, como vias de escoamento, refinarias, rodovias, portos e hidrelétricas 

(DILGER; LANG; FILHO, 2016). Crescem, inclusive, na imprensa tradicional, as campanhas 

 
20 Produzido pelo núcleo de pesquisas do observatório De Olho nos Ruralistas, o relatório “Os 

Invasores: quem são os empresários brasileiros e estrangeiros com mais sobreposições em terras indígenas”, de 

2023, revela as pessoas físicas e jurídicas por trás de 1.692 casos de sobreposição de fazendas em 213 terras 

indígenas, equivalente a 1,18 milhão de hectares. A pesquisa evidencia que os conflitos fundiários que assolam 

uma em cada quatro terras indígenas no país não são apenas obra de grileiros e fazendeiros locais, mas fazem parte 

de uma complexa rede de conexões políticas, empresariais e financeiras que alcançam atores centrais do 

capitalismo mundial. Os setores de grãos, carne, madeira, açúcar e etanol e fruticultura são os principais 

responsáveis pelas sobreposições e, entre os grupos multinacionais ligados a fazendas incidentes em terras 

indígenas constam Bunge, Amaggi, Bom Futuro, Lactalis, Cosan, Ducoco e Nichio. Bancos e fundos de 

investimento estão diretamente envolvidos na pressão econômica contra as terras indígenas, como o Itaú (por meio 

da subsidiária Kinea), o Bradesco, e a International Finance Corporation (IFC), fundo de investimentos 

internacional vinculado ao Banco Mundial (CASTIHO et al, 2023). 



52 

 

publicitárias voltadas ao enaltecimento do agronegócio como a fonte primordial de crescimento 

econômico do país. 

A emergência de governos progressistas no início do século XXI foi um fenômeno que 

abrangeu toda a América Latina, em um contexto de questionamento do consenso neoliberal e 

da alta dos preços dos produtos primários, isto é, das commodities. Beneficiando-se desse 

cenário, esses governos concentraram-se nas vantagens comparativas adquiridas pelo boom das 

commodities, empreendendo esforços para exportação de matérias-primas em larga escala, em 

um modelo extrativista exportador (SVAMPA, 2019). Conforme apresentado anteriormente, 

esse modelo decorre de uma exploração capitalista predatória do meio ambiente e contribui 

para acentuar relações de dependência entre centro e periferia.  

Com isso, a fim de atender ao modelo extrativista exportador de commodities, 

multiplicam-se os megaprojetos, nos setores de energia, por meio da instalação de hidrelétricas, 

linhas de transmissão e empreendimentos de exploração petrolífera; de infraestrutura, com a 

construção de portos, rodovias, hidrovias e ferrovias, para escoamento da produção; de 

exploração mineral; e do agronegócio, através da disseminação de latifúndios monocultores 

(FEITOSA; BRIGHENTI, 2014). Todos esses empreendimentos foram possibilitados pelo 

Programa de Aceleração do Crescimento (PAC), implementado durante o governo Lula, que 

recebeu R$ 657 bilhões em investimentos na sua primeira fase (2007 - 2010) e R$ 955 bilhões 

em sua segunda fase (2011 - 2014), sendo que quase 55% desse orçamento foi destinado para 

projetos de energia, sobretudo para grandes hidrelétricas, caracterizadas por altos impactos 

ambientais e sociais nas comunidades afetadas (LASCHEFSKI; ZHOURI, 2019).  

Esse neodesenvolvimentismo21 teve como principal objetivo a projeção do país no 

mercado global. Tanto o Avança Brasil, implementado pelo presidente Fernando Henrique 

Cardoso, quanto o PAC, que o sucedeu durante o governo Lula, fizeram parte da Iniciativa de 

Integração da Infraestrutura Regional Sul-Americana (IIRSA). Através dessa iniciativa, doze 

países latino-americanos empreenderam ações conjuntas voltadas para projetos de 

infraestrutura transfronteiriça nas áreas de transporte, energia e telecomunicações, de forma a 

fortalecer sua cooperação socioeconômica e aumentar a competitividade de suas economias via 

liberalização econômica. Na prática, a iniciativa significou a intensificação do modelo 

 
21 Não há consenso na literatura sobre o termo apropriado para denominar esse fenômeno coordenado 

pelos governos progressistas vigentes no Brasil no início do século XXI. Existem ao menos três linhas teóricas 

nesse debate: o neodesenvolvimentismo, cunhado por Plínio de Arruda Sampaio Jr., o social desenvolvimentismo, 

adotado por Ricardo Bielschowsky e Ricardo de Medeiros Carneiro, e o novo desenvolvimentismo, conforme 

Bresser Pereira. 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/ecos/article/view/8642255#author-1


53 

 

extrativista e da exploração de recursos naturais, transformados em commodities para 

exportação (LASCHEFSKI; ZHOURI, 2019). Empreendeu-se um esforço de ocupação pelo 

capital de territórios até então inexplorados por ele, encarados como vazios demográficos a 

serem incorporados na economia capitalista, ignorando o fato de que esses territórios, muitas 

vezes, não estavam vazios, mas sim, habitados por populações tradicionais (FEITOSA; 

BRIGHENTI, 2014). Fica claro, nesse sentido, que esses governos progressistas não romperam 

com os preceitos neoliberais, priorizando o “desenvolvimento” a qualquer custo, em benefício 

de setores empresariais. 

É válido ressaltar que, embora as escolhas políticas dos governos de centro-esquerda do 

início do século priorizem, de fato, as elites econômicas brasileiras e a manutenção de poder do 

capital, esses governos foram eleitos com apoio de grupos sociais historicamente excluídos, 

como a população de baixa renda e povos tradicionais. São inegáveis os avanços sociais 

logrados pelos governos petistas, em particular aqueles associados aos programas de 

distribuição de renda, incentivo à educação e geração de empregos. No entanto, esses avanços 

não desafiam, de fato, a lógica do capital. A política de inclusão social é pautada em programas 

de transferência de renda, como o Bolsa Família, políticas de ações afirmativas e pequenos 

incentivos para agricultores familiares e microempreendedores. Todos esses programas são 

especialmente adaptados ao mesmo modelo de desenvolvimento que perpetua a concentração 

fundiária, a desigualdade de renda, o extrativismo e a invasão e exploração de terras indígenas, 

sem romper com a lógica predatória de acumulação de capital (LASCHEFSKI; ZHOURI, 

2019). 

 O sucesso das medidas de inclusão social e redução das desigualdades é medido pelo 

grau de inserção de setores da população na economia de mercado, sobretudo via o consumo 

de bens materiais. Esse é visto como a única forma de livrar esses grupos da sua situação de 

miséria. Nesse sentido, trata-se da perpetuação de um sentido único de desenvolvimento e 

progresso, pautado no ideal capitalista, tal como falara Prado Jr. (1942) e como já assinalado 

no primeiro capítulo. As concepções dos povos indígenas sobre o que é desenvolvimento, 

crescimento e bem-estar são ignoradas e não estão incluídas na formulação de políticas 

públicas. Após a desapropriação de suas terras, esses povos são agregados em uma categoria 

vagamente identificada como “classe trabalhadora”, que teria suas condições de vida 

melhoradas pela inserção na sociedade de consumo capitalista. Há uma miopia em relação às 

cosmovisões indígenas, seus modos de vida, suas preferências e aspirações, e sua relação com 

o meio ambiente. O discurso desenvolvimentista continua a reproduzir perspectivas coloniais, 



54 

 

eurocêntricas e evolucionistas, segundo as quais todos os povos convergiram inevitavelmente 

para os moldes de produção e consumo capitalistas, vendidos como desejáveis por todos 

(LASCHEFSKI; ZHOURI, 2019). 

Foi dessa forma que os governos progressistas procuraram justificar o extrativismo, que 

seria o meio gerador de recursos para o Estado aplicar em políticas de distribuição de renda e 

redução das desigualdades. De forma paradoxal, vários grupos sociais são submetidos a 

processos de desterritorialização, ao mesmo tempo em que, pela perda dos seus meios materiais 

de subsistência, são transformados em beneficiários dos programas assistencialistas. Os 

megaprojetos do PAC não só expandem a presença do capital em regiões até então pouco ou 

nada exploradas por ele, mas também desencadeiam um processo adicional de deslocamento 

compulsório das comunidades locais, inclusive de populações tradicionais, como os povos 

indígenas. Esse processo resulta em impactos significativamente prejudiciais para a qualidade 

de vida dessas populações (LASCHEFSKI; ZHOURI, 2019). Tais impactos são atestados pelos 

próprios povos indígenas, como Maurício Gonçalves, do povo Guarani: 

 

Hoje nós temos grandes projetos do governo se desenvolvendo com o nome do 

desenvolvimento do Brasil, que é o Programa de Aceleração do Crescimento. Existem 

vários projetos, projetos grandes, que atingem diretamente as nossas comunidades. 

Muitas vezes esses projetos negociam com as nossas comunidades fazendo acordos 

para conseguir o aval de nossas comunidades, para esses empreendimentos 

acontecerem. E fazem acordos tipo Termo de Ajustamento de Conduta – TAC para 

poder realizar as obras, mas muitas vezes os acordos não são cumpridos pelas 

empresas que vão fazer o empreendimento. O nosso direito não está sendo 

reconhecido. Parece que em nome do desenvolvimento as obras do governo têm 

atropelado nossos direitos, têm passado por cima dos nossos direitos tradicionais que 

são garantidos pela Constituição (FEITOSA; BRIGHENTI, 2014, p. 12) . 

 

Um exemplo emblemático de empreendimento desenvolvido durante os governos 

petistas é a Usina Hidrelétrica de Belo Monte no Rio Xingu, a respeito da qual, em diversas 

oportunidades, os povos indígenas expressaram sua insatisfação e posicionamento contrário 

(FEITOSA; BRIGHENTI, 2014). Planejada pela ditadura civil-militar, em 1975, e fortemente 

criticada por movimentos sociais na década de 1980, uma vez que o projeto total para o 

aproveitamento hidrelétrico no Rio Xingu impactaria doze terras indígenas e alagaria mais de 

18 mil km², a implementação de Belo Monte encontrou um ambiente político favorável no 

governo Lula (BRIGHENTI, 2014). Nesse contexto, o projeto de construção da hidrelétrica foi 

reestruturado a fim de reduzir os impactos do alagamento.  



55 

 

Ainda assim, devido à Belo Monte, uma extensão de aproximadamente 100 km do Rio 

Xingu sofrerá uma drástica redução no fluxo de água, inviabilizando a continuidade do modo 

de vida de ao menos três aldeias indígenas. A construção com Belo Monte se deu com base no 

descumprimento sistemático das legislações sociais e ambientais, o que levou a dezenas de 

ações judiciais do Ministério Público Federal no Pará contra o empreendimento. Entre essas 

ilegalidades, destaca-se a ignorância do direito à consulta prévia, livre e informada das 

comunidades afetadas pelo empreendimento, prevista tanto pela Constituição Federal de 1988, 

quanto pela Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho, da qual o Brasil é 

signatário. Caso fossem consultados, os povos indígenas manifestariam seu descontentamento 

com a obra, como o faz Josinei, do Povo Arara: 

 

Se for construído Belo Monte o rio Xingu será um esqueleto, não é mais nem um rio, 

um esqueleto igual tem na terra seca mesmo. Porque ele é um rio muito grande, 

enorme, o rio Xingu é grande, bonito dá até gosto de  ver agora, a natureza bonita, a 

estrutura do rio. Com o passar do tempo se for construído esse empreendimento vai 

acabar o rio, e também não é só o rio, como nós também vamos acabar junto, perdendo 

a cultura, o nosso modo de vida (FEITOSA; BRIGHENTI, 2014, p. 13). 

 

Com isso, percebe-se que a exclusão dos povos indígenas da formulação das políticas 

públicas é estrutural no Estado brasileiro. Embora tenha havido avanços ao longo das décadas, 

sobretudo a partir da redemocratização e da promulgação da Constituição de 1988, a visão dos 

povos indígenas como obstáculos ao desenvolvimento se perpetua na sociedade e nas políticas 

estatais. Essa noção apoia-se na concepção eurocêntrica e colonial da existência de um único 

caminho possível para alcançar o bem-estar universal de todos os povos: o desenvolvimento 

capitalista. Tal perspectiva ignora o fato de que existem múltiplas compreensões possíveis sobre 

felicidade, bem-estar, qualidade de vida etc. entre esses diversos povos. A fim de garantir o 

pleno respeito dos direitos das populações indígenas e seu usufruto completo das conquistas da 

democracia brasileira, é necessário ouvi-las quanto às suas concepções, preferências e 

aspirações. É este o objetivo do próximo capítulo: compreender como as epistemologias, 

saberes, tradições, culturas e práxis indígenas podem contribuir para a construção de 

alternativas ao projeto de desenvolvimento. 

 

 



56 

 

3 CONTRIBUIÇÕES DOS POVOS INDÍGENAS NA CONSTRUÇÃO DE 

ALTERNATIVAS AO DESENVOLVIMENTO 

 

É possível que vocês tenham ouvido falar de nós. No entanto, não sabem quem somos 

realmente. Não é uma boa coisa. Vocês não conhecem nossa floresta e nossas casas. 

Não compreendem nossas palavras. Assim, era possível que acabássemos morrendo 

sem que vocês soubessem.  

Davi Kopenawa, O Espírito da Floresta 

 

A contextualização sobre a implantação do projeto de progresso e seu mito da 

modernidade no quadro da colonização europeia no século XVI, e sobre a posterior construção 

do discurso de desenvolvimento a partir da década de 1950, desenvolvida no capítulo 1, 

permitem a reflexão sobre as raízes dos problemas sociais, econômicos, políticos e ambientais 

na contemporaneidade. As consequências desse programa são devastadoras, notadamente para 

os povos indígenas, conforme apresentado no capítulo 2, mas não apenas para esses povos.  

O projeto de modernidade está em crise e o modelo de desenvolvimento capitalista que 

o sustenta no século XXI demonstrou ser um fracasso. Concentração de riqueza, racismo, 

destruição ambiental, pobreza, guerras, violência, degradação das relações humanas, 

desigualdades e desastres ambientais são algumas das consequências do projeto de progresso 

que tem como base o aproveitamento indiscriminado da natureza e a exploração brutal do ser 

humano. A promessa de prosperidade e de bem-estar propagada pelo discurso do 

desenvolvimento desde meados do século XX não se cumpriu e não se cumprirá (ACOSTA, 

2016).  

A maioria da população mundial não alcançou o bem-estar material prometido pela 

falácia do progresso e encontra-se excluída e marginalizada de seus supostos benefícios. 

Mesmo os países ditos “desenvolvidos” revelam de forma crescente os sinais de seu mau 

desenvolvimento. A inviabilidade da aplicação global do modelo de desenvolvimento enquanto 

replicação do estilo de vida dos países industrializados é cada vez mais evidente. Este modo 

predatório de habitar o mundo, baseado em crescimento material infinito, eficiência, 

maximização de resultados, redução desenfreada de custos, e acumulação incessante de capital, 

não só não conduziu à promessa do desenvolvimento, como também coloca em risco a 

continuidade da vida no planeta. Conforme Alberto Acosta, não existe futuro para a acumulação 

mecanicista e interminável de bens apoiada na apropriação desenfreada da natureza; trata-se de 

um suicídio coletivo (ACOSTA, 2016). 



57 

 

Nesse contexto, emerge por todo o mundo a reflexão sobre alternativas ao 

desenvolvimento, isto é, novas formas de organização social e econômica que possibilitem 

superar o desenvolvimento e as ideias centrais que compõem seu discurso, mais 

especificamente os projetos de progresso e de modernidade que deram sentido à colonização. 

Dessa forma, as alternativas ao desenvolvimento apresentam-se como propostas 

decolonizadoras, ou seja, de rompimento com a colonialidade e com o pensamento moderno, e 

buscam a  superação do capitalismo.  

Com isso, abrem caminhos para o que o Grupo Permanente de Trabalho sobre 

Alternativas ao Desenvolvimento da Fundação Rosa Luxemburgo, mencionado no capítulo 1, 

chama de pós-desenvolvimento ou pós-capitalismo. Destacadamente no Sul Global, esse 

processo deve ser acompanhado por uma transição ao pós-extrativismo, isto é, pela superação 

do modelo extrativista, descrito capítulo 1, assentado na apropriação predatória e insustentável 

da natureza como alicerce da economia desses países. Já no Norte global, ganham força as 

discussões sobre crescimento estacionário, ou ainda, decrescimento, fundamentadas na 

superação da lógica da eficiência entendida como acumulação material desenfreada (DILGER; 

LANG; FILHO, 2016). 

É importante pontuar que essas propostas não preconizam um desenvolvimento 

alternativo, isto é, a transição para formas mais sustentáveis, ecológicas e socialmente justas de 

perpetuar o modelo de desenvolvimento, mas sim a construção de alternativas ao 

desenvolvimento. Sobretudo a partir da década de 1960, com o aumento da pobreza no mundo 

fracasso notável do modelo de desenvolvimento, emergiram visões críticas a esse modelo. 

Porém, essas teorias nunca questionaram o núcleo conceitual da ideia de desenvolvimento, 

apenas lhe atribuíram sobrenomes: desenvolvimento sustentável ou sustentado, 

desenvolvimento humano (que deu origem ao Índice de Desenvolvimento Humano das Nações 

Unidas), desenvolvimento social, desenvolvimento local, ecodesenvolvimento, 

etnodesenvolvimento, desenvolvimento endógeno, codesenvolvimento, desenvolvimento 

transformador, desenvolvimento com igualdade de gênero… no final das contas, 

desenvolvimento capitalista.22 O fato é que o desenvolvimento nunca foi questionado nos 

espaços dominantes de produção de conhecimento e de formulação de políticas públicas, só foi 

redesenhado com o intuito de viabilizar sua realização a qualquer custo (ACOSTA, 2016).  

 
22 Nesse contexto, a América Latina contribuiu com visões relevantes de crítica ao desenvolvimento, 

como o estruturalismo e a teoria da dependência, por exemplo. 



58 

 

Embora essas propostas enriqueçam o debate sobre bem-estar e proteção ambiental, elas 

não superam a lógica orientada pelo desenvolvimento que coloca o progresso sempre em 

primeiro lugar e mantém a modalidade de acumulação de origem colonial e capitalista, 

adicionando apenas alguns adendos a ela. O debate sobre as alternativas ao desenvolvimento 

entende que isso não é o suficiente. Está claro na experiência mundial que o modelo de 

desenvolvimento não é sustentável, nem foi capaz de oferecer a prosperidade que propunha. 

Nesse sentido, esse modelo precisa ser superado em suas raízes e no núcleo conceitual, cultural 

e epistemológico que o respalda e que lhe dá sentido. 

 

3.1 As cosmologias dos povos indígenas 

 

A ideia de que o desenvolvimento nunca foi efetivamente questionado nos palanques da 

economia e da sociedade capitalistas deriva da maneira como seu discurso o retrata como a 

única solução possível e o único caminho viável, isto é, dada a característica de universalidade 

do discurso do desenvolvimento, aprofundada no capítulo 1. Não porque o desenvolvimento é 

capaz de oferecer melhores condições de vida à população mundial, mas porque se sustenta em 

estruturas de poder que o reivindicam como o modelo mais avançado, viável e adequado para 

alcançar a prosperidade mundial (BONIN, 2015). Ailton Krenak cita Conceição Evaristo ao 

constatar que “as pessoas acham mais fácil acabar com o mundo do que acabar com o 

capitalismo” (KRENAK, 2022, p. 27). A instauração desse imaginário coletivo de 

inevitabilidade do capitalismo - e do desenvolvimento capitalista - foi possível graças ao 

apagamento de saberes que reivindicavam outras formas de viver.  

Porém, fora do destaque da produção de conhecimento dominante e dos espaços 

políticos normatizados de formulação de políticas públicas, o questionamento ao 

desenvolvimento sempre existiu, desde a sua instauração. As cosmologias dos povos indígenas 

revelam-se como contribuições valiosas no sentido de repensar o modelo vigente e a cultura 

excludente que produziu o colonialismo, as desigualdades e a relação predatória com a natureza. 

Apesar da insistente produção de uma concepção dos saberes indígenas como utópicos, 

superados, exóticos, primitivos, inviáveis e inferiores, conforme o capítulo 1, essas 

epistemologias e culturas tradicionais resistiram às diversas tentativas de aniquilação e 

“epistemicídio”. Além disso, as cosmologias dos povos indígenas não são congeladas na 

história, tampouco pertencem a um passado primitivo. Pelo contrário, são dinâmicas e estão em 

constante construção e transformação (TUPINAMBÁ; TUPINAMBÁ, 2019).  



59 

 

Em primeiro lugar, é importante pontuar que trata-se de um trabalho desafiador 

discorrer sobre as manifestações epistemológicas, culturais, simbólicas, políticas, intelectuais, 

sociais e espirituais que permeiam o modo de vida e os saberes dos povos originários. Isso se 

dá porque, no Brasil, existem 266 povos indígenas, falantes de mais de 150 línguas.23 

Naturalmente, existe uma ampla diversidade de crenças, práticas, formas de conceber o mundo, 

costumes, tradições e epistemologias entre essa diversidade de povos.  

Porém, a autodenominação política e burocrática como parte de um povo indígena 

permite a identificação das populações originárias do Brasil, ou seja, aqueles grupos que 

habitavam o território que hoje corresponde ao Brasil anteriormente à colonização europeia. 

Apesar da diversidade dos saberes, práticas e epistemologias próprios de cada povo, a 

identidade indígena representa um pertencimento político enquanto coletivo, carregando uma 

série de significados. Sem buscar homogeneizar ou generalizar as cosmologias diversas que 

regem a multiplicidade dos povos indígenas no Brasil e no mundo, a utilização desse conceito 

é relevante ao salientar pontos de convergência entre esses grupos, sobretudo no que diz 

respeito à resistência secular ao modelo de desenvolvimento capitalista vigente.  

 Diferentemente da extinção que foi projetada historicamente para os povos originários 

por setores dominantes da sociedade brasileira, como foi exemplificado nos capítulos 

anteriores, os povos indígenas não só sobreviveram e resistiram às incessantes tentativas de 

extermínio, como também persistiram na manutenção da sua cultura, das suas tradições e do 

seu modo de vida, dentro de uma sociedade regida pelo desenvolvimento predatório. Conforme 

apresentado anteriormente, o último Censo Demográfico do IBGE registrou a existência de 1,69 

milhões de indivíduos autodeclarados indígenas, um crescimento de quase 90% em relação ao 

Censo anterior, realizado em 2010 (CABRAL; GOMES, 2023). Esse aumento da população 

indígena se dá não só pelo crescimento demográfico, mas também pelo fortalecimento da 

reivindicação da identidade indígena. Os povos indígenas estão crescendo em número, suas 

línguas estão sendo revitalizadas, seus territórios estão sendo retomados, suas tradições e 

culturas estão sendo resgatadas e o sentimento de pertencimento ao coletivo indígena está sendo 

fortalecido. A indianidade, nesse sentido, tem se expandido, a despeito dos projetos que 

previam e planejavam sua extinção.  

 
23 Disponível em: https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-

indigenas-existem-no-

brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3

rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas. Acesso em: 06 dez. 

2023. 

https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas


60 

 

 É justamente por esse motivo que as contribuições dos saberes dos povos indígenas 

podem ser extremamente valiosas para a construção de alternativas ao desenvolvimento. Esses 

povos resistem há séculos às tentativas de “integração” à sociedade de desenvolvimento 

capitalista e aos diversos projetos genocidas e etnocidas com os quais essa sociedade os ameaça, 

mantendo suas culturas e tradições e vivenciando outras formas de existir no mundo, de 

conceber a vida e de relacionar-se com outros humanos e com o ambiente em seu entorno.  

Nesse sentido, as contribuições que os povos originários podem fornecer no sentido de 

superar o modelo de desenvolvimento vigente não fazem parte de um projeto abstrato, 

fantasioso ou pouco palpável, mas de práticas cotidianas inseridas em realidades concretas 

existentes hoje e perpetuadas por séculos de gerações desses povos. Podem fornecer 

contribuições para pensar alternativas ao desenvolvimento precisamente porque, durante 

séculos, resistiram a ele. É nesse sentido que Ailton Krenak clama que “se há futuro a ser 

cogitado, esse futuro é ancestral, porque já estava aqui” (KRENAK, 2022). Historicamente, os 

povos indígenas se negaram a pactuar com o projeto de progresso e, conforme o historiador, 

escritor e ativista Edson Kayapó, foram as primeiras populações a contrariarem e se oporem ao 

capitalismo. Por isso, têm muito a ensinar no sentido de propor alternativas para superar esse 

modelo. As formas de existir no mundo desses povos já são um enfrentamento direto ao sistema 

capitalista: 

 

Sentimos que nossos corpos, rituais, cosmologias e formas de viver são, em conjunto, 

natural e espontaneamente uma oposição ao capitalismo e um incômodo ao seu 

Estado. Não acreditamos que nossos sonhos indígenas serão possíveis no atual sistema 

econômico, organização social e política. A luta indígena é também a luta por uma 

nova sociedade que já carregamos naturalmente em nossos corpos, anga (alma) e 

resistência (TUPINAMBÁ; TUPINAMBÁ, 2019, p. 234). 

 

Além disso, diante das mudanças climáticas e crises ambientais que ameaçam a 

sobrevivência e a perpetuação da espécie humana e de outras espécies no planeta, os povos 

indígenas representam um exemplo sobre maneiras mais sustentáveis de lidar com a natureza.  

Segundo Ailton Krenak, a degradação planetária causada pelos seres humanos e seu modelo de 

desenvolvimento capitalista é tão significativa que foi capaz de criar uma nova era no planeta 

Terra: o Antropoceno (KRENAK, 2019). A sabedoria ancestral trazida pelos povos indígenas, 

por outro lado, tem demonstrado a capacidade de produzir equilíbrio entre os seres humanos e 

o ambiente em seu entorno e tem apresentado a possibilidade de viver no planeta com mais 

integridade, autonomia, respeito e harmonia entre todos os seres. Conforme o antropólogo 

Eduardo Viveiro de Castro, os povos originários são “especialistas em fim do mundo”, uma vez 



61 

 

que já presenciaram a destruição dos seus mundos (CASTRO apud KLEIN, 2013). Nesse 

sentido, têm muito a contribuir e ensinar com suas “ideias para adiar o fim do mundo” 

(KRENAK, 2019).   

É inegável que esses povos são verdadeiros protetores dos biomas, das florestas, dos 

rios, dos ares, e das diversas formas de vida que habitam o planeta, e esse dado é comprovado 

em diferentes pesquisas. Dados divulgados pelo Mapbiomas, projeto que monitora o uso da 

terra no Brasil, revelam que apenas 1,6% do desmatamento no país no período entre 1990 e 

2020 está em territórios ocupados por povos tradicionais24, enquanto em áreas privadas a perda 

de vegetação nativa chegou a 47,2 milhões de hectares, o que representa 68,4% do 

desmatamento total no território brasileiro. Segundo o coordenador do projeto, os dados não 

deixam dúvida de que os indígenas estão retardando a destruição da Amazônia.25  

Além disso, um estudo do Instituto Socioambiental revelou que os povos tradicionais 

são responsáveis pela proteção de um terço das florestas no Brasil, representando melhor 

performance nesse quesito do que Unidades de Conservação de proteção integral ou Áreas de 

Proteção Ambiental (APAs)26. Por fim, a própria Organização das Nações Unidas (ONU) 

reconhece essa importância, definindo esses povos como “bons guardiões” e suas contribuições 

como oportunidades para a ação climática na América Latina e no Caribe, em um relatório 

sobre o tema. Segundo o estudo, embora os territórios indígenas cubram 28% da Bacia 

Amazônica, eles geraram apenas 2,6% das emissões de carbono relacionadas ao desmatamento 

na região (FAO, 2023). O relatório aponta, ainda, que “não podemos nos dar ao luxo de ignorar 

os avisos da ciência sobre os riscos iminentes e que os custos de superar essa catástrofe podem 

ser muito maiores do que os custos de preveni-la e mitigá-la” (FAO, 2023, p. 18) e que os povos 

indígenas têm um papel decisivo nesse processo. 

 Com isso, os povos indígenas e suas cosmologias representam contribuições valiosas 

tanto com “ideias para adiar o fim do mundo”, quanto na formulação de alternativas ao 

 
24 Os povos tradicionais não abrangem somente os povos indígenas. Segundo o Decreto Nº 6.040, que 

institui a Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais, são grupos 

culturalmente diferenciados e que se reconhecem como tais, que possuem formas próprias de organização social, 

que ocupam e usam territórios e recursos naturais como condição para sua reprodução cultural, social, religiosa, 

ancestral e econômica, utilizando conhecimentos, inovações e práticas gerados e transmitidos pela tradição. Essas 

comunidades incluem, além dos povos indígenas, quilombolas, pescadores artesanais, caiçaras, beiradeiros, 

quebradeiras de coco babaçu, seringueiros, castanheiros, comunidades de fundo de pasto, faxinalenses, 

marisqueiras, ribeirinhos, varjeiros, sertanejos, jangadeiros, ciganos, açorianos, vazanteiros, pantaneiros, 

geraizeiros, caatingueiros e retireiros do Araguaia, dentre outros (BONIN, 2015). 
25 Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-

ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml. Acesso em: 06 dez. 2023. 
26 Disponível em:  https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-

povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para. Acesso em: 06 dez. 2023.  

 

https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para


62 

 

desenvolvimento. As cosmologias das populações originárias são definidas como as formas de 

conceber o mundo desses povos e de relacionar-se com diversas formas de vida, humanas e não 

humanas, como parte integrante de uma relação interligada entre todos os seres. Com isso, as 

cosmologias indígenas são as manifestações epistemológicas desses povos, que apresentam-se 

na vida cotidiana e que fazem parte de uma produção de pensamento viva, ativa e plural.  

Justamente pela diversidade dos povos originários no Brasil, as suas cosmologias 

dialogam com o conceito de pluriverso27 e são por si só uma forma de resistência e oposição à 

pretensa universalidade do desenvolvimento capitalista. A pesquisa possibilitou identificar 

pontos de convergência entre as cosmologias dos povos indígenas, que apresentam a 

oportunidade de refletir sobre outras formas de existência, de sociabilidade e de organização 

que desafiam o modelo capitalista de desenvolvimento vigente. Conforme mencionado na 

introdução, uma considerável parte deste estudo orientou-se pelo curso “Saberes Indígenas: 

impulsionando um novo mundo”, da EcoUni, ministrado por Edson Kayapó, Ailton Krenak e 

Aline Kayapó. 

 Em primeiro lugar, os povos originários não concebem a separação entre o ser humano  

e a natureza, percebida no mundo não indígena como se fossem dimensões apartadas e 

desassociadas. Para os povos indígenas, essa projeção da natureza como algo externo e estranho 

ao ser humano representa uma profunda ruptura com o ambiente que o rodeia e tem legitimado 

a verdadeira guerra declarada contra as florestas, os rios, os animais e os demais elementos da 

natureza. Contrariamente, os povos originários entendem-se como parte da natureza, em uma 

percepção integrada e conectada com o todo. Nesse sentido, a sua sociabilidade não inclui 

somente outros seres humanos, mas também todos os elementos presentes no ambiente que 

habitam: as florestas, os rios, os animais, o solo, o subsolo, o ar, a terra. Esses componentes não 

são encarados como recursos a serem utilizados ou explorados; a eles, são atribuídos sentidos 

diversos e subjetividades que carregam valores simbólicos.  

Esses sentidos estão relacionados a práticas espirituais, culturais, afetivas e sociais que 

se apresentam de forma diversa entre os diferentes povos e que pautam o relacionamento dessas 

populações com os elementos da natureza. Muitas vezes, essas práticas estão relacionadas à 

importância atribuída à espiritualidade e à ancestralidade. Apesar desses saberes tradicionais e 

 
27 Em poucas palavras, é possível descrever o conceito de pluriverso com base na produção de de la 

Cadena e Blaser (2018). Os autores caracterizam o pluriverso como uma ferramenta analítica que possibilita a 

precaução contra as violências de um mundo que se propõe único, capaz de reconhecer a existência de mundos 

heterogêneos, isto é, “mundos em que cabem muitos mundos”. Com isso, a noção de pluriverso contrasta com a 

característica de universalidade do desenvolvimento, conforme detalhado no capítulo 1. 



63 

 

espirituais serem perpetuados sobretudo na oralidade, eles estão também registrados em 

materiais produzidos por esses povos: 

 

Quando nós índios estamos na natureza não ficamos sozinhos. Ouvimos as palavras 

de nossos ancestrais e das/dos Encantadas/Encantados naturais. Os Parentes mortos e 

vivos emitem suas mensagens através das matas (Caipora), plantas (Jurema), águas 

(Yara), bichos (Soo), céu (Ybaka), sol (Guarassy), lua (Îacy): o Sagrado. Conhecemos 

os sons e silêncios da natureza e deles surgem: îe’ enga awa (fala de índio) 

(TUPINAMBÁ; TUPINAMBÁ, 2019, p. 233).  

 

No livro “Ideias para adiar o fim do mundo”, o pensador Ailton Krenak também atesta 

essa relação associada à espiritualidade e à ancestralidade: 

 

O rio Doce, que nós, os Krenak, chamamos de Watu, nosso avô, é uma pessoa, não 

um recurso, como dizem os economistas. Ele não é algo de que alguém possa se 

apropriar; é uma parte da nossa construção como coletivo que habita um lugar 

específico, onde fomos gradualmente confinados pelo governo para podermos viver e 

reproduzir as nossas formas de organização (KRENAK, 2019, p. 21). 

 

Essa cosmovisão contrasta com o valor utilitarista atribuído ao meio ambiente pelo 

modelo de desenvolvimento capitalista predominante, que constitui uma das características 

desse modelo detalhada no capítulo 1, a mercantilização. Nesta concepção, os elementos da 

natureza são encarados como recursos que servem à finalidade de extração de lucros e geração 

de riquezas materiais. Por isso, os territórios indígenas são, muitas vezes, encarados como 

“vazios demográficos” - como nos projetos governamentais descritos no capítulo 2 - espaços 

livres “ainda” não captados pelos objetivos da acumulação de capital, apesar de serem habitados 

por populações e seus diferentes modos de existência e de sociabilidade. As cosmologias dessas 

populações e os diferentes significados que elas atribuem aos elementos da natureza não são 

levados em consideração, uma vez que não são concebidos como “úteis” para o almejado 

“desenvolvimento”. Na verdade, qualquer possibilidade de repensar o modelo de 

desenvolvimento vigente e sua lógica predatória sobre a natureza é automaticamente 

descartada. Afinal, o modelo de desenvolvimento capitalista é vendido como o único sistema 

possível de organização social e econômica, ignorando outras maneiras que existem de habitar 

no mundo e de relacionar-se com o ambiente no entorno da vida humana. 

 A atribuição de outros significados aos elementos da natureza pelos povos indígenas 

implica naturalmente na oposição ao antropocentrismo característico da modernidade, uma vez 

que não atribuem uma importância superior aos seres humanos, compreendendo a natureza e 

seus elementos como componentes relevantes do convívio social e da vida cotidiana, pelos 

quais nutrem profundo respeito. Isso resulta na construção de uma relação de 



64 

 

corresponsabilidade com o ambiente em que habitam e de respeito ao direito à vida de todos os 

seres, não apenas à dos venerados seres humanos. Por isso, a conservação ambiental é uma 

consequência direta das cosmologias que orientam os modos de vida dos povos originários. 

Nesse sentido, o ser humano não é concebido como superior aos demais seres. Essa 

visão de uma pretensa superioridade da espécie humana sobre as demais espécies animais, 

vegetais e minerais é proveniente da concepção de modernidade que deu sentido à colonização, 

conforme apresentado no capítulo 1. Pelo fato de os seres humanos serem dotados do que é 

denominado “racionalidade”, estes possuiriam o direito de dominação sobre a natureza e de 

livre usufruto de seus elementos, que teriam a única função de servir ao bem-estar humano. 

Porém, essa categoria de humanidade não é estendida, de fato, a toda a espécie humana. Existe, 

conforme Ailton Krenak (2020, p. 6), uma “sub-humanidade”, composta pelos povos 

tradicionais: 

 

Esse pacote chamado de humanidade vai sendo descolado de maneira absoluta desse 

organismo que é a Terra, vivendo numa abstração civilizatória que suprime a 

diversidade, nega a pluralidade das formas de vida, de existência e de hábitos. Os 

únicos núcleos que ainda consideram que precisam se manter agarrados nessa Terra 

são aqueles que ficaram meio esquecidos pelas bordas do planeta, nas margens dos 

rios, nas beiras dos oceanos, na África, na Ásia ou na América Latina. Esta é a sub-

humanidade: caiçaras, índios, quilombolas, aborígenes. Existe, então, uma 

humanidade que integra um clube seleto que não aceita novos sócios. E uma camada 

mais rústica e orgânica, uma subhumanidade, que fica agarrada na Terra. Eu não me 

sinto parte dessa humanidade. Eu me sinto excluído dela.  

 

Essa “sub-humanidade” dividiria um lugar semelhante àquele atribuído aos seres não 

humanos, como indivíduos selvagens, primitivos, exóticos e destacadamente inferiores, em 

consonância com o discurso do desenvolvimento, analisado no capítulo 1. Com isso, esses 

grupos não compartilham o lugar privilegiado e intocável da “humanidade” e permaneceriam 

nessa condição até aceitarem serem integrados à “civilização”, ou seja, abrirem mão de sua 

cultura, suas tradições, seu modo de vida, suas cosmologias, sua espiritualidade e sua 

ancestralidade em prol da incorporação de uma cultura moderna e superior que os conduziria 

ao desenvolvimento. A partir de então, finalmente seriam considerados civilizados, 

desenvolvidos, racionais, não mais atrasados e bárbaros, e poderiam ingressar no clube da 

humanidade (KRENAK, 2019). Trata-se de uma forma eficaz de apagar o pertencimento 

indígena e negar o direito originário ao território, estratégia utilizada pela ditadura civil-militar 

brasileira, conforme discutido no capítulo anterior. 

Porém, historicamente, os povos indígenas recusaram-se a envolver-se nesse processo 

de “civilização” e assimilação cultural, insistindo em manterem sua cultura, tradições e modos 



65 

 

de vida, o que revela o fracasso do discurso de desenvolvimento em vender-se como desejável 

a todos os povos. Os povos originários da América tinham convicção do equívoco e do engano 

que era a civilização, por isso não se renderam (KRENAK, 2019). O caminho do 

“desenvolvimento”, propagado como “salvação” para os diversos povos de sua condição de 

“miséria”, revelou-se, na verdade, como uma produção de pobreza, conforme Ailton Krenak:  

 

O Brasil se especializou na produção de pobres. Nossa tecnologia para produzir 

pobreza é mais ou menos assim: a gente pega quem pesca e colhe frutos nativos, tira 

do seu território e joga nas periferias da cidade, onde nunca mais vai poder pegar um 

peixe para comer, porque o rio que passa no bairro está podre. Se você tira um 

Yanomami da floresta, onde ele tem água, alimento e autonomia, e bota em Boa Vista, 

isso é produção de pobreza. Se expulsa o pessoal da Volta Grande do Xingu para fazer 

uma hidrelétrica, mandando para um beiradão de Altamira, você está convertendo-o 

em pobre (KRENAK, 2022, p. 30). 

 

Esses povos, anteriormente à colonização, habitavam seus territórios e dispunham das 

condições necessárias e suficientes para o seu bem-estar. A partir da chegada do homem branco 

e do seu projeto de desenvolvimento, tanto no movimento de colonização europeia no século 

XVI, quanto nas invasões posteriores de territórios isolados em projetos oficiais e extra-oficiais, 

conforme evidenciado no capítulo 2, há uma alteração desse cenário. Doenças são introduzidas, 

os territórios originários são saqueados, os rios e as florestas que provêm a subsistência dos 

povos são, respectivamente, poluídos e derrubadas, deslocamentos compulsórios são impostos, 

conflitos e mortes são provocados, em suma, a falta, a pobreza e o desamparo são produzidos. 

Ao mesmo tempo, os invasores oferecem a “fórmula mágica” para livrar essas comunidades da 

condição de miséria que eles mesmos produziram: o progresso e a civilização, sintetizados a 

partir da década de 1950 no projeto de desenvolvimento. Porém, os povos indígenas não 

concebem a qualidade de vida como a acumulação material irrestrita característica desse 

projeto. Em vez disso, pautam o bem-estar em outras dimensões culturais, afetivas e espirituais.  

Os indígenas não querem integrar-se à civilização e à vida urbana, isto é, “desindianizar-

se”, muito pelo contrário. Desejam manter sua identidade indígena, sua cultura, suas tradições 

e seus territórios sagrados e ancestrais. Nesse sentido, Ailton Krenak convoca a experiência de 

florestania, reivindicada em um momento ativo da luta social dos povos da floresta, 

destacadamente seringueiros e indígenas em articulação. O conceito em questão proclama um 

novo campo de reivindicação de direitos, em contraposição à cidadania prevista na Declaração 

Universal dos Direitos Humanos e em textos constitucionais diversos, como parte do repertório 

branco (KRENAK, 2022). Os povos originários compreendem que o projeto civilizatório 

apresentado se trata de uma farsa e de uma estratégia para usurpar seus territórios, 



66 

 

transformando-os em “cidadãos”, ou melhor, em populações empobrecidas, muitas vezes 

direcionadas às favelas ao “integrar-se” à vida urbana: 

 

Separar os índios (e todos os demais indígenas) de sua relação orgânica, política, 

social, vital com a terra e com suas comunidades que vivem da terra — essa separação 

sempre foi vista como condição necessária para transformar o índio em cidadão. Em 

cidadão pobre, naturalmente. Porque sem pobres não há capitalismo, o capitalismo 

precisa de pobres, como precisou (e ainda precisa) de escravos. Transformar o índio 

em pobre. Para isso, foi e é preciso antes de mais nada separá-lo de sua terra, da terra 

que o constitui como indígena (CASTRO, 2017, p. 191). 

 

Assim, a importância atribuída à terra é mais um fator central nas cosmologias dos 

povos indígenas. O nome da etnia krenak ilustra essa relação originária com o território, sendo 

composto por dois termos: kre, que significa cabeça, e nak, que significa terra. Isto é, trata-se 

de um povo definido como “cabeça da terra”, que “não consegue se conceber sem essa conexão, 

sem essa profunda comunhão com a terra” (KRENAK, 2019, p. 24). Os povos indígenas se 

concebem como partes indissociáveis de seus territórios, com os quais nutrem profunda 

conexão e simbiose.  

O desejo pela terra não está associado a possuí-la como propriedade, mercadoria ou 

local para extração de riquezas, mas sim como espaço de construção de relações sociais, como 

um importante elemento que nutre, ensina, alimenta e constitui esses povos (GUARANI, 2020). 

Esse significado profundo atribuído à terra revela-se no protagonismo da pauta da demarcação 

dos territórios nas reivindicações do movimento indígena, tendo sido, inclusive, o principal 

tema do Acampamento Terra Livre, maior mobilização indígena do país, em 2023. Casé Angatu 

Xukuru Tupinambá e Ayra Tupinambá atestam que “este é um dos significados mais profundos 

da luta e dos sonhos indígenas, que também podemos chamar de utopia: o desejo pelo Território 

para nele vivermos e compartilharmos com os de anga (alma) livre” (TUPINAMBÁ; 

TUPINAMBÁ, 2019, p. 237). Em seguida, complementam: 

 

Não éramos donos da terra antes dos invasores chegarem em 1500, mas sim a própria 

terra, porque somos parte da natureza. Não queremos a terra como propriedade e 

mercadoria para ser explorada, mas para nos relacionarmos. Nela estão nossos 

Ancestrais e as/os Encantadas/Encantados. Em nosso ser natural não temos o princípio 

de acumulação e exploração do trabalho ou da natureza. Quando nos perguntam: “pra 

que Índio quer terra se não produz?” - respondemos que nossa forma de ser e nos 

relacionarmos com a natureza é cheia de encantamentos e de profundo respeito. 

Queremos a terra porque somos ela própria: eis aqui parte do que alguns chamam de 

cosmologia indígena. Na natureza sagrada estão nossas/nossos Encantadas/ 

Encantados, Ancestrais e Espiritualidade. Por isso nosso direito ao Território não é 

porque o pensamos como propriedade, mas por ser algo ancestral, sagrado, congênito 

e natural porque somos a terra pela qual lutamos, trabalhamos e nos amamos: o mel 

da terra. É um Direito Natural e Congênito que precede o direito à propriedade privada 

(TUPINAMBÁ; TUPINAMBÁ, 2019, p. 233).  



67 

 

 

A terra, com isso, é de posse coletiva e não individual. Não é vista como propriedade 

privada, mas sim espaço coletivo de troca, produção de cultura e exercício da espiritualidade 

(BONIN, 2015). As cosmologias dos povos indígenas são orientadas por vivências voltadas 

para a vida coletiva, em contraposição à noção de propriedade privada, que forma, em conjunto 

com outros fatores, a base para o funcionamento da sociedade capitalista. São, segundo Krenak 

(2019), “pessoas coletivas”, não indivíduos. 

 

3.2 Conceitos relevantes: o bem-viver e o envolvimento 

 

 Existem alguns conceitos que contribuem para retratar as percepções dos povos 

indígenas na construção de alternativas ao desenvolvimento. O Bem Viver, por exemplo, é uma 

oportunidade de construir coletivamente uma nova forma de vida, a partir da recuperação de 

experiências, conceitos, saberes e práticas existentes nas cosmologias e nas realidades 

cotidianas dos povos indígenas. Sem pretender assumir um caráter de um imperativo global, 

como ocorreu com o discurso do desenvolvimento, o Bem Viver está em constante construção, 

mas, ao mesmo tempo, já é uma realidade concreta em diferentes culturas. São ideias que 

rompem radicalmente com a proposta do desenvolvimento como direção única, com a 

perseguição do “progresso” a qualquer custo e com a colonialidade e a modernidade. Com isso, 

o Bem Viver propõe uma mudança civilizatória a partir da superação do capitalismo. Porém, 

isso não quer dizer que é necessário o fim do capitalismo para, então, implementá-lo; trata-se 

de uma realidade presente em múltiplas vivências desde os tempos coloniais (ACOSTA, 2016). 

 As manifestações mais reconhecidas do conceito de Bem Viver têm suas raízes em 

idiomas originários do Brasil, Equador e Bolívia: nhandereko ou teko porã em guarani, sumak 

kawsay em kíchwa e suma qamaña em aymara.28 Um dos eixos centrais do Bem Viver é a 

relacionalidade e a complementaridade entre todos os seres vivos, humanos e não-humanos, 

compreendendo o ser humano como parte integrada da natureza, e não como um ente superior, 

em consonância com as cosmologias indígenas. Com isso, o Bem Viver se firma no equilíbrio, 

na harmonia e na convivência entre as diversas formas de vida, com o intuito de proporcionar 

uma vida digna para todos os seres. Outros aspectos da proposta do Bem Viver são novas 

relações de produção, intercâmbio e consumo autônomas e renováveis, baseadas em critérios 

 
28 É importante frisar que a tradução desses termos não é um assunto pacificado na literatura, 

carregando algumas controvérsias. 



68 

 

de suficiência, mais do que de eficiência, e que não sejam regidas pela lógica predatória de 

acumulação de capital a qualquer custo. Além disso, o Bem Viver se ancora na valorização da 

diversidade cultural e no fortalecimento de relações comunitárias, colaborativas e solidárias. 

Dessa forma, o seu horizonte aponta para a superação das desigualdades e do colonialismo e 

para a convivência harmoniosa e sustentável com a natureza (ACOSTA, 2016). 

 Outro termo utilizado para abordar as contribuições dos povos indígenas para repensar 

o modelo vigente é o “envolvimento”, entendido como enfrentamento e alternativa ao 

desenvolvimento: 

 

Muitas vezes o branco fala que tem que preservar a natureza, mas muitas vezes só fala 

e não faz. O Guarani ama a natureza em silêncio, através do conhecimento milenar. 

(...) Porque a cidade muitas vezes traz bastante recursos, então diz que o progresso 

traz desenvolvimento, mas também traz destruição. Nosso futuro, nosso 

desenvolvimento, para os Guarani significa nosso conhecimento. Respeitar a natureza 

significa desenvolvimento. É diferente do branco. Eu já fico com receio quando fala 

desenvolvimento sustentável, desenvolvimento não sei o quê... Eu falaria na minha 

língua envolvimento (POPYGUÁ, 2006, p. 2). 

 

 Dessa forma, a constatação do fracasso que o projeto de desenvolvimento demonstrou 

ser para a maior parte da população mundial, ao produzir miséria, devastação ambiental, 

violências e diversos tipos de desigualdades, abre caminhos para a reflexão sobre alternativas 

ao desenvolvimento. Nesse contexto, os povos indígenas, como populações que resistem há 

séculos ao programa de progresso capitalista, podem oferecer contribuições valiosas para 

imaginar essas alternativas, indo além da concepção do desenvolvimento como único caminho 

viável, a partir de suas cosmologias. As alternativas ao desenvolvimento estão em construção 

e, ao mesmo tempo, são realidades concretas presentes na vida cotidiana desses povos. Por isso, 

certamente a humanidade pode absorver os ensinamentos das populações originárias na direção 

de construir novas formas de existência capazes de proporcionar uma vida mais digna para 

todos os seres e de “adiar o fim do mundo”. 



69 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A análise realizada neste trabalho permite a percepção de três principais características 

do discurso do desenvolvimento. Primeiramente, ele é totalizante e homogeneizador, 

estabelecendo como universal o percurso que propõe, bem como desejável e aplicável a todos 

os povos e contextos. Em segundo lugar, é excludente, pois não contempla a diversidade de 

aspirações e formas de existência das diferentes populações presentes no Brasil e no mundo. 

Por fim, possui uma constituição racista e colonial, ao se conceber como superior e mais 

avançado que as demais perspectivas, imaginando-se como a culminação de um processo 

civilizatório único e linear. 

Apesar de vender-se como o mais desejável dos modelos, o desenvolvimento 

demonstrou ser um fracasso, sem nunca ter cumprido o que prometeu, apesar da busca 

incessante de diversos países pelo mundo do “desenvolvimento a qualquer custo”. O 

“desenvolvimento”, como foi projetado, nunca foi alcançado, nem mesmo no Norte global. As 

desigualdades, as guerras, os diversos tipos de violências, a miséria, a fome e as consequências 

das mudanças climáticas estão presentes também, e cada vez mais, no contexto interno desses 

países, revelando-se como componentes próprios do desenvolvimento capitalista. Enquanto 

isso, o modo de vida imperial, praticado nos países “desenvolvidos” e prometido como objetivo 

final do percurso de progresso para os países “em desenvolvimento”, revela-se impraticável nos 

países do Sul global, uma vez que só pode ser sustentado com a exploração desses pelas 

potências industriais. Com isso, em todos os cantos do globo, o desenvolvimento demonstra-se 

uma falácia que não pode mais ser sustentada. 

Os povos indígenas foram continuamente massacrados, violentados e ameaçados pelos 

projetos de desenvolvimento ao longo da história do Brasil. Justamente por isso, defende-se 

que esses povos e suas cosmologias representam contribuições valiosas para repensar o modelo 

de desenvolvimento, que se mostrou insustentável. As populações originárias foram as 

primeiras a oporem-se e a enfrentarem o capitalismo, resistindo às tentativas seculares de 

etnocídio e de genocídio, e mantendo sua identidade, suas tradições, suas culturas, seus 

territórios e suas crenças. Por isso, são atores relevantes a serem escutados na proposição de 

alternativas ao desenvolvimento.  

As cosmologias dos povos indígenas são diversas e heterogêneas, além de serem 

dinâmicas e estarem em constante construção e transformação. Porém, foi possível identificar 

alguns pontos que, em geral, as aproximam. Em primeiro lugar, as populações originárias não 

se percebem como seres apartados do meio ambiente, mas como parte dela, atribuindo 



70 

 

significados simbólicos aos elementos da natureza, que se revelam em suas tradições e práticas 

afetivas, culturais e espirituais. Opõem-se, então, a duas concepções típicas do capitalismo: à 

visão utilitarista da terra e dos elementos naturais, entendidos como “recursos”, e ao 

antropocentrismo, que concebe os seres humanos como seres mais relevantes e superiores às 

demais formas de vida.  

Além disso, as cosmologias indígenas apoiam-se na coletividade, nas relações de 

solidariedade e colaboração, na importância atribuída à ancestralidade e à espiritualidade e em 

outras concepções de bem-estar que não a acumulação material irrestrita apoiada na exploração 

da natureza. Essas cosmologias resultam em uma relação mais harmoniosa e sustentável com 

as diversas formas de vida, podendo oferecer contribuições relevantes para superar o 

desenvolvimento e “adiar o fim do mundo”. Se desejamos a reinvenção de um mundo possível, 

os ensinamentos das populações originárias são valiosos. 

Este trabalho constitui apenas um primeiro passo nas reflexões sobre o 

desenvolvimento capitalista e as contribuições dos povos indígenas para superá-lo. Um dos 

maiores desafios neste estudo foi compreender e sintetizar de forma efetiva a diversidade das 

cosmologias indígenas, pois a disponibilidade de referências acadêmicas sobre o tema, frente a 

essa diversidade, é limitada e não abarca todo o conjunto de propostos dos povos indígenas. 

Tampouco pôde a revisão proposta nesta monografia sintetizar o conjunto de propostas no 

âmbito político, externas à esfera acadêmica, existentes sobre o tema dada a grande 

heterogeneidade de propostas. Por isso, imagina-se que essa pesquisa pode eventualmente 

estender-se para um projeto de pesquisa dentro de um programa de mestrado, que possibilite 

um aprofundamento ainda maior da tarefa aqui estabelecida. 

Entende-se, então, o aprofundamento nas diversas cosmologias que regem as vidas dos 

povos indígenas brasileiros como um possível ponto a ser investigado numa futura continuidade 

dessa pesquisa, podendo estender-se, inclusive, a outros povos tradicionais - quilombolas, 

caiçaras, ribeirinhos, seringueiros etc. - e aos povos originários da América Latina, ou ainda, 

de todo o mundo. Só no Brasil, existem hoje 266 povos indígenas, de forma que este trabalho 

se limitou a fornecer apenas uma contribuição inicial para pensar as cosmologias desses povos, 

compreendendo que ainda há muito a ser estudado. Certamente, a produção de conhecimento 

sobre as cosmologias dos povos indígenas e de outros povos tradicionais tem se expandido 

dentro e fora da academia. Este estudo poderia, inclusive, abarcar pesquisas de campo, dado o 

caráter oral das cosmologias indígenas, que nem sempre estão escritas em produções 

acadêmicas e não-acadêmicas. 



71 

 

A pesquisa futura pode, ainda, investigar a urgente agenda de políticas de 

desenvolvimento dos governos brasileiros a partir de 2010, sobretudo do governo de Jair 

Bolsonaro, que foi palco de consideráveis retrocessos e contribuiu para o desamparo, o 

abandono e o crescimento de violências e riscos em diversas comunidades indígenas. Entende–

se também como uma possibilidade futura para este estudo o aprofundamento em dados 

empíricos relativos ao impacto do desenvolvimento capitalista na vida dos povos indígenas, e 

na sociedade de forma geral. Por fim, é possível analisar como os projetos, discussões e 

reivindicações políticas que buscam articular e construir alternativas ao sistema capitalista têm 

considerado, ou não, as contribuições dos povos indígenas nas suas formulações, e de que forma 

podem abarcar em maior grau as percepções desses povos em suas propostas. 

 

 

 



72 

 

REFERÊNCIAS 

 

ACHIUME, Tendayi. 2030 Agenda for Sustainable Development, the Sustainable 

Development Goals and the fight against racial discrimination: report of the Special 

Rapporteur on Contemporary Forms of Racism, Racial Discrimination, Xenophobia and 

Related Intolerance. Genova, 2022. Disponível em: 

https://digitallibrary.un.org/record/3981570?ln=en#record-files-collapse-header. Acesso em: 

27 ago. 2023. 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São Paulo: 

Autonomia Literária, Elefante, 2016. 

AGÊNCIA BRASIL. Ditadura militar contribuiu para genocídio dos povos indígenas. 

Disponível em: https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2023-03/ditadura-

militar-contribuiu-para-genocidio-dos-povos-indigenas. Acesso em: 22 out. 2023. 

ALBERT, Bruce; KOPENAWA, Davi. O Espírito da Floresta. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2023. 

AMAZÔNIA REAL. Comissão da Verdade: ao menos 8,3 mil indígenas foram mortos na 

ditadura militar. Disponível em: https://amazoniareal.com.br/comissao-da-verdade-ao-

menos-83-mil-indios-foram-mortos-na-ditadura-militar/. Acesso em: 22 out. 2023. 

ARAGÃO, Tainá. Estudo comprova que Povos Indígenas e Tradicionais são essenciais 

para a preservação das florestas. Instituto Socioambiental, 9 ago. 2022. Disponível em:  

https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-

indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para. Acesso em: 06 dez. 2023.  

BARRETO, Helena Marroig. Debate crítico sobre extrativismo: dependência e avanço da 

mineração no Equador e na Bolívia. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Economia) 

- Instituto de Economia, Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, p. 156. 2016. 

BONIN, Iara. Cosmovisão indígena e modelo de desenvolvimento. Conselho Indigenista 

Missioário - Cimi: 2015. Disponível em: https://cimi.org.br/cosmovisao-indigena-e-modelo-

de-desenvolvimento/. Acesso em: 22 nov. 2023.  

BRASIL. A carta de Pero Vaz de Caminha. Brasília: Ministério da Cultura, [s.d]. Disponível 

em: https://objdigital.bn.br/Acervo_Digital/Livros_eletronicos/carta.pdf. Acesso em: 27 ago. 

2023. 

BRASIL. Decreto nº 6.040, de 7 de fevereiro de 2007. Brasília: Presidência da República Casa 

Civil, 2007. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-

2010/2007/decreto/d6040.htm. Acesso em: 06 dez. 2023. 

https://digitallibrary.un.org/record/3981570?ln=en#record-files-collapse-header
https://digitallibrary.un.org/record/3981570?ln=en#record-files-collapse-header
https://digitallibrary.un.org/record/3981570?ln=en#record-files-collapse-header
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para
https://www.socioambiental.org/noticias-socioambientais/estudo-comprova-que-povos-indigenas-e-tradicionais-sao-essenciais-para
https://cimi.org.br/cosmovisao-indigena-e-modelo-de-desenvolvimento/
https://cimi.org.br/cosmovisao-indigena-e-modelo-de-desenvolvimento/
https://cimi.org.br/cosmovisao-indigena-e-modelo-de-desenvolvimento/
https://objdigital.bn.br/Acervo_Digital/Livros_eletronicos/carta.pdf
https://objdigital.bn.br/Acervo_Digital/Livros_eletronicos/carta.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2007/decreto/d6040.htm


73 

 

BRASIL. Lei nº 6.001, de 19 de dezembro de 1973. Brasília: Presidência da República, 1973. 

Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm. Acesso em: 22 out. 

2023. 

BRASIL. Os índios na Constituição Federal de 1988. Brasília: Ministério do 

Desenvolvimento e Assistência Social, Família e Combate à Fome, 1988. Disponível em: 

https://www.mds.gov.br/webarquivos/legislacao/seguranca_alimentar/_doc/leis/1988/Lei%20

-%20Os%20indios%20na%20Constituicao%20Federal%20de%201988.pdf. Acesso em: 22 

out. 2023. 

BRASIL. Violações de direitos humanos dos povos indígenas. Brasília: Comissão Nacional 

da Verdade, 2014. 

BRIGHENTI, Clóvis Antônio. O “desenvolvimento” versus os povos indígenas. In: RANGEL, 

Lúcia et al. Relatório  Violência contra os povos indígenas no Brasil: Dados de 2014. 

Brasília: Conselho Indigenista Missionário, 2014. p. 20-25. 

CABRAL, Umberlândia; GOMES, Irene. Brasil tem 1,7 milhão de indígenas e mais da 

metade deles vive na Amazônia Legal. IBGE, 2023. Disponível em: 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-

noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-

amazonia-

legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%2

0territ%C3%B3rio%20nacional. Acesso em: 27 ago. 2023. 

CARDOSO, Fernanda. Nove Clássicos do Desenvolvimento Econômico. Paco, 2018. 

CARDOSO, Fernando Henrique; FALETTO, Enzo. Dependência e desenvolvimento na 

América Latina. In: BIELSCHOWSKY, Ricardo (Org.). Cinquenta anos de pensamento na 

CEPAL. Rio de Janeiro: Record, 2000. p. 495 - 519. Disponível em: 

https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/1635/S33098N962Av2_pt.pdf?sequence

=1. Acesso em: 27 ago. 2023. 

CASTILHO, Alceu Luís et al. Os invasores: quem são os empresários brasileiros e estrangeiros 

com mais sobreposições em terras indígenas. De Olho nos Ruralistas, 2023. Disponível em: 

https://deolhonosruralistas.com.br/wp-content/uploads/2023/04/Os-Invasores-2023.pdf.   

Acesso em: 22 nov. 2023. 

CASTRO, Eduardo Viveiros de. Os Involuntários da Pátria: Reprodução de Aula pública 

realizada durante o ato Abril Indígena, Cinelândia, Rio de Janeiro 20/04/2016. ARACÊ – 

Direitos Humanos em Revista, n. 5, p. 187-193, fev. 2017. Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-

SM.pdf. Acesso em: 22 nov. 2023.  

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l6001.htm
https://www.mds.gov.br/webarquivos/legislacao/seguranca_alimentar/_doc/leis/1988/Lei%20-%20Os%20indios%20na%20Constituicao%20Federal%20de%201988.pdf
https://www.mds.gov.br/webarquivos/legislacao/seguranca_alimentar/_doc/leis/1988/Lei%20-%20Os%20indios%20na%20Constituicao%20Federal%20de%201988.pdf
https://www.mds.gov.br/webarquivos/legislacao/seguranca_alimentar/_doc/leis/1988/Lei%20-%20Os%20indios%20na%20Constituicao%20Federal%20de%201988.pdf
https://www.mds.gov.br/webarquivos/legislacao/seguranca_alimentar/_doc/leis/1988/Lei%20-%20Os%20indios%20na%20Constituicao%20Federal%20de%201988.pdf
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37565-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas-e-mais-da-metade-deles-vive-na-amazonia-legal#:~:text=Em%202022%2C%20o%20n%C3%BAmero%20de,de%20residentes%20no%20territ%C3%B3rio%20nacional
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/1635/S33098N962Av2_pt.pdf?sequence=1
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/1635/S33098N962Av2_pt.pdf?sequence=1
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/1635/S33098N962Av2_pt.pdf?sequence=1
https://repositorio.cepal.org/bitstream/handle/11362/1635/S33098N962Av2_pt.pdf?sequence=1
https://deolhonosruralistas.com.br/wp-content/uploads/2023/04/Os-Invasores-2023.pdf
https://deolhonosruralistas.com.br/wp-content/uploads/2023/04/Os-Invasores-2023.pdf
https://deolhonosruralistas.com.br/wp-content/uploads/2023/04/Os-Invasores-2023.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-SM.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-SM.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-SM.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-SM.pdf


74 

 

CIMI. Para organizações indígenas, manifestações de Bolsonaro baseiam-se em “ignorância e 

racismo”. Conselho Indigenista Missionário. 2019. Disponível em: 

https://cimi.org.br/2019/08/para-organizacoes-indigenas-manifestacoes-de-bolsonaro-

baseiam-se-em-ignorancia-e-racismo/. Acesso em: 27 ago. 2023. 

CMV. Incontáveis. Episódio 6: Povos indígenas na ditadura. Rio de Janeiro: Fórum de 

Ciência e Cultura da UFRJ, 2022. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=jHrJUBMeT_U. Acesso em: 22 out. 2023. 

DAMASIO, Kevin. Ditadura militar quase dizimou os waimiri atroari – e índígenas temem 

novo massacre. National Geographic, 2019. Disponível em: 

https://www.nationalgeographicbrasil.com/historia/2019/04/ditadura-militar-waimiri-atroari-

massagre-genocidio-aldeia-tribo-amazonia-indigena-indio-governo. Acesso em: 22 out. 2023. 

DAVIS, Shelton H. Vítimas do milagre: O desenvolvimento e os índios no Brasil. Rio de 

Janeiro: Zahar Editores, 1978. 

DE LA CADENA, Marisol. BLASER, Mario. A World of Many Worlds. Duke University 

Press, 2018. 

DE OLHO NOS RURALISTAS. Conheça a história dos Krenak, vítimas de perseguição na 

ditadura. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=eP5oFNYzGyA. Acesso em: 22 

out. 2023. 

DE OLHO NOS RURALISTAS. Entenda como a ditadura massacrou os povos indígenas. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=YGIMoJKn2qA&t=24s. Acesso em: 22 

out. 2023. 

DILGER, Gerhard; LANG, Miriam; FILHO, Jorge Pereira (Org.). Descolonizar o imaginário: 

Debates sobre pós extrativismo e alternativas ao desenvolvimento. São Paulo: Elefante, 2016. 

Disponível em: 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ

%20-%202016%20-

%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf. Acesso em: 27 

ago. 2023. 

DINIZ, Eugênio. Um diálogo de surdos: o projeto calha norte. Lua Nova: Revista de Cultura 

e Política, São Paulo, n. 34, p. 87-116, dez./1994. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ln/a/gDQQpMSHG4j58LMsdcyB5nQ/. Acesso em: 22 out. 2023. 

FAERMAN, Laura; WEIS, Marina. A memória perigosa: a política indigenista nos anos de 

chumbo. Campinas: Laboratório Cisco, 2021. Disponível em: 

https://www.laboratoriocisco.org/memoriaseriecompleta. Acesso em: 22 out. 2023. 

https://cimi.org.br/2019/08/para-organizacoes-indigenas-manifestacoes-de-bolsonaro-baseiam-se-em-ignorancia-e-racismo/
https://cimi.org.br/2019/08/para-organizacoes-indigenas-manifestacoes-de-bolsonaro-baseiam-se-em-ignorancia-e-racismo/
https://cimi.org.br/2019/08/para-organizacoes-indigenas-manifestacoes-de-bolsonaro-baseiam-se-em-ignorancia-e-racismo/
https://cimi.org.br/2019/08/para-organizacoes-indigenas-manifestacoes-de-bolsonaro-baseiam-se-em-ignorancia-e-racismo/
https://www.youtube.com/watch?v=jHrJUBMeT_U
https://www.youtube.com/watch?v=jHrJUBMeT_U
https://www.youtube.com/watch?v=jHrJUBMeT_U
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ%20-%202016%20-%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ%20-%202016%20-%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ%20-%202016%20-%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ%20-%202016%20-%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4578972/mod_resource/content/1/COMP_IBANEZ%20-%202016%20-%20Ressignificando%20a%20cidade%20colonial%20e%20extrativista.pdf
https://www.scielo.br/j/ln/a/gDQQpMSHG4j58LMsdcyB5nQ/
https://www.scielo.br/j/ln/a/gDQQpMSHG4j58LMsdcyB5nQ/
https://www.scielo.br/j/ln/a/gDQQpMSHG4j58LMsdcyB5nQ/
https://www.laboratoriocisco.org/memoriaseriecompleta
https://www.laboratoriocisco.org/memoriaseriecompleta
https://www.laboratoriocisco.org/memoriaseriecompleta


75 

 

FAO. Os povos indígenas e tribais e a governança florestal: Uma oportunidade para a ação 

climática na América Latina e no Caribe. Santiago: 2023. Disponível em: 

https://www.fao.org/documents/card/en/c/cb2930pt. Acesso em: 06 dez. 2023. 

FEITOSA, Saulo Ferreira; BRIGHENTI, Clóvis Antônio (Org.). Empreendimentos que 

Impactam Terras Indígenas. Brasília: Conselho Indigenista Missionário, 2014. 

FILHO, João Pacheco de Oliveria. A segurança das fronteiras e o novo indigenismo. In: 

HEBETTE, J. (Org.). O Cerco está se fechando. Petrópolis: Editora Vozes, 1991. 

FOLHA DE SÃO PAULO. Terras indígenas ajudam a proteger áreas florestais do 

desmatamento. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-

proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml . Acesso em: 06 dez. 2023. 

FUNAI. Dados do Censo 2022 revelam que o Brasil tem 1,7 milhão de indígenas. Ministério 

dos Povos Indígenas, ago. 2023. Disponível em: https://www.gov.br/funai/pt-

br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-

indigenas. Acesso em: 22 out. 2023. 

FUNDAÇÃO ROSA LUXEMBURGO. Grupo Permanente de Trabajo sobre Alternativas 

al Desarrollo. [s.d.]. Disponível em: https://www.rosalux.org.ec/grupo/. Acesso em: 27 ago. 

2023. 

FURTADO, Celso. Desenvolvimento e subdesenvolvimento. Rio de Janeiro: Contraponto, 

2009. 

GLOBO. Indígenas waimiri-atroari relatam à Justiça ataques sofridos durante a abertura 

da BR-174. Disponível em: https://g1.globo.com/am/amazonas/noticia/2019/03/02/indigenas-

waimiri-atroari-relatam-a-justica-ataques-sofridos-durante-a-abertura-da-br-174.ghtml. 

Acesso em: 22 out. 2023. 

GUARANI, Jerá. Tornar-se selvagem. PISEAGRAMA, Belo Horizonte, n. 14, p. 12-19, jul. 

2020. Disponível em: https://piseagrama.org/artigos/tornar-se-selvagem/. Acesso em: 22 nov. 

2023. 

IBGE. Censo Agropecuário: Resultados Definitivos. Rio de Janeiro, 2017. Disponível em: 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.

pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

IBGE. Indígenas. Disponível em: https://indigenas.ibge.gov.br/graficos-e-tabelas-2.html. 

Acesso em: 22 out. 2023. 

https://www.fao.org/documents/card/en/c/cb2930pt
https://www.fao.org/documents/card/en/c/cb2930pt
https://www.fao.org/documents/card/en/c/cb2930pt
https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/empreendedorsocial/2022/04/terras-indigenas-ajudam-a-proteger-areas-florestais-do-desmatamento.shtml
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2023/dados-do-censo-2022-revelam-que-o-brasil-tem-1-7-milhao-de-indigenas
https://www.rosalux.org.ec/grupo/
https://www.rosalux.org.ec/grupo/
https://piseagrama.org/artigos/tornar-se-selvagem/
https://piseagrama.org/artigos/tornar-se-selvagem/
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.pdf
https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/periodicos/3096/agro_2017_resultados_definitivos.pdf


76 

 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Transamazônica: Índios no Brasil. São Paulo: Veja, 

1970. Disponível em: https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/indios-no-caminho-0. 

Acesso em: 22 out. 2023. 

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL. Tribunal Russell faz 14 acusações. Disponível em: 

https://documentacao.socioambiental.org/noticias/anexo_noticia/35324_20160429_111930.pd

f. Acesso em: 22 out. 2023. 

IPEA. O que é? Amazônia Legal. Disponível em: 

https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28. Acesso 

em: 06 dez. 2023. 

JUNIOR, Marco Antonio Mitidiero; GOLDFARB, Yamila. O Agro não é tech, o Agro não é 

pop e muito menos tudo. São Paulo, 2021. Disponível em: https://library.fes.de/pdf-

files/bueros/brasilien/18319-20211027.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023.  

KAPOOR, Ilan. The postcolonial politics of development. London: Routledge, 2008. 

KLEIN, Tatiane. Os índios são especialistas em fim do mundo, diz o antropólogo Eduardo 

Viveiros de Castro. Instituto Socioambiental: 2013. Disponível em: 

https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/os-indios-sao-especialistas-em-fim-do-

mundo-diz-o-antropologo-eduardo-viveiros-de. Acesso em: 22 nov. 2023. 

KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 

KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

LASCHEFSKI, Klemens; ZHOURI, Andréa. Povos indígenas, comunidades tradicionais e 

meio ambiente: a “questão territorial” e o novo desenvolvimentismo no Brasil. Terra Livre, 

São Paulo, v. 1, n. 52, p. 278 - 322, 2019. Disponível em: 

https://publicacoes.agb.org.br/terralivre/article/view/1552. Acesso em: 22 out. 2023  

LIMA, Antonio Carlos de Souza; OLIVEIRA, Bruno Pacheco de. Do reconhecimento de 

direitos à luta em torno de sua destituição: estado, povos indígenas, mercado e violência — 

Brasil, séculos XX e XXI. In: ZUCARELLI, Marcos Cristiano et al. Infraestrutura para 

produção de commodities e povos etnicamente diferenciados: efeitos e danos da 

implantação de “grandes projetos de desenvolvimento” em territórios sociais. Rio de Janeiro: 

Mórula, 2022. p. 40-104.  

MELLO, João Manuel Cardoso de. O capitalismo tardio. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

Disponível em: 

https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2154:catid=28
https://library.fes.de/pdf-files/bueros/brasilien/18319-20211027.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/bueros/brasilien/18319-20211027.pdf
https://library.fes.de/pdf-files/bueros/brasilien/18319-20211027.pdf
https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/os-indios-sao-especialistas-em-fim-do-mundo-diz-o-antropologo-eduardo-viveiros-de
https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/os-indios-sao-especialistas-em-fim-do-mundo-diz-o-antropologo-eduardo-viveiros-de
https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/os-indios-sao-especialistas-em-fim-do-mundo-diz-o-antropologo-eduardo-viveiros-de
https://acervo.socioambiental.org/acervo/noticias/os-indios-sao-especialistas-em-fim-do-mundo-diz-o-antropologo-eduardo-viveiros-de
https://publicacoes.agb.org.br/terralivre/article/view/1552
https://publicacoes.agb.org.br/terralivre/article/view/1552
https://publicacoes.agb.org.br/terralivre/article/view/1552
https://www.eco.unicamp.br/images/publicacoes/Livros/teses/O%20capitalismo%20tardio.pdf


77 

 

https://www.eco.unicamp.br/images/publicacoes/Livros/teses/O%20capitalismo%20tardio.pdf

. Acesso em: 27 ago. 2023. 

MEMÓRIAS DA DITADURA. CNV e Indígenas. Disponível em: 

https://memoriasdaditadura.org.br/cnv-e-indigenas/. Acesso em: 22 out. 2023. 

MEMÓRIAS DA DITADURA. Indígenas. Disponível em: 

https://memoriasdaditadura.org.br/indigenas/. Acesso em: 22 out. 2023. 

MONCAL, Gabriela. Agro é pop? Devastação ambiental, fome e inflação: entenda por que o 

modelo é insustentável. Brasil de Fato. São Paulo, 2022. Disponível em: 

https://www.brasildefato.com.br/2022/06/05/agro-e-pop-devastacao-ambiental-fome-e-

inflacao-entenda-porque-o-modelo-e-insustentavel. Acesso em: 27 ago. 2023. 

MORENO, Rita. Violações dos direitos humanos dos camponeses e povos indígenas: 

COMISSÃO DA VERDADE. São Paulo: Laboratório de Estudo do Imaginário – LABI – 

IPUSP, [s.d.]. Disponível em: https://imaginaipusp.wordpress.com/violencia-de-estado/. 

Acesso em: 27 ago. 2023. 

MOURA, Clóvis. Sociologia do Negro Brasileiro. São Paulo: Editora Ática, 1988. Disponível 

em: https://contrapoder.net/wp-content/uploads/2021/05/Sociologia-do-Negro-Brasileiro-

Clovis-Moura.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem conceitual das noções de raça, racismo, 

identidade e etnia. São Paulo: Departamento de Geografia – FFLCH/USP, 2004. Disponível 

em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4275201/mod_resource/content/1/Uma-

abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf. Acesso em: 27 ago. 

2023. 

NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1978. Disponível em: 

https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/o-genocidio-do-negro-brasileiro-

processo-de-um-racismo-mascarado-abdias-do-nascimento.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

NATIONAL GEOGRAPHIC. Quantos povos indígenas existem no Brasil? Disponível em: 

https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-

no-

brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no

%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.

873%20pessoas. Acesso em: 06 dez. 2023. 

O GLOBO. Comissão da Verdade: 'Não sabemos o impacto que o relatório terá na 

sociedade'. Disponível em: https://oglobo.globo.com/politica/comissao-da-verdade-nao-

sabemos-impacto-que-relatorio-tera-na-sociedade-7989048 . Acesso em: 22 out. 2023. 

https://www.eco.unicamp.br/images/publicacoes/Livros/teses/O%20capitalismo%20tardio.pdf
https://www.eco.unicamp.br/images/publicacoes/Livros/teses/O%20capitalismo%20tardio.pdf
https://www.brasildefato.com.br/2022/06/05/agro-e-pop-devastacao-ambiental-fome-e-inflacao-entenda-porque-o-modelo-e-insustentavel
https://www.brasildefato.com.br/2022/06/05/agro-e-pop-devastacao-ambiental-fome-e-inflacao-entenda-porque-o-modelo-e-insustentavel
https://www.brasildefato.com.br/2022/06/05/agro-e-pop-devastacao-ambiental-fome-e-inflacao-entenda-porque-o-modelo-e-insustentavel
https://www.brasildefato.com.br/2022/06/05/agro-e-pop-devastacao-ambiental-fome-e-inflacao-entenda-porque-o-modelo-e-insustentavel
https://imaginaipusp.wordpress.com/violencia-de-estado/
https://imaginaipusp.wordpress.com/violencia-de-estado/
https://contrapoder.net/wp-content/uploads/2021/05/Sociologia-do-Negro-Brasileiro-Clovis-Moura.pdf
https://contrapoder.net/wp-content/uploads/2021/05/Sociologia-do-Negro-Brasileiro-Clovis-Moura.pdf
https://contrapoder.net/wp-content/uploads/2021/05/Sociologia-do-Negro-Brasileiro-Clovis-Moura.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4275201/mod_resource/content/1/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4275201/mod_resource/content/1/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4275201/mod_resource/content/1/Uma-abordagem-conceitual-das-nocoes-de-raca-racismo-dentidade-e-etnia.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/o-genocidio-do-negro-brasileiro-processo-de-um-racismo-mascarado-abdias-do-nascimento.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/o-genocidio-do-negro-brasileiro-processo-de-um-racismo-mascarado-abdias-do-nascimento.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/o-genocidio-do-negro-brasileiro-processo-de-um-racismo-mascarado-abdias-do-nascimento.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/04/o-genocidio-do-negro-brasileiro-processo-de-um-racismo-mascarado-abdias-do-nascimento.pdf
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas
https://www.nationalgeographicbrasil.com/cultura/2023/06/quantos-povos-indigenas-existem-no-brasil#:~:text=Atualmente%2C%20no%20entanto%2C%20existem%20266%20povos%20no%20territ%C3%B3rio%20brasileiro%2C,como%20ind%C3%ADgenas%2C%20com%20305.873%20pessoas


78 

 

OLIVEIRA, João Pacheco De. A Nação Tutelada: Uma interpretação a partir da fronteira.  

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social - PPGAS-Museu Nacional, da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFRJ, Rio de Janeiro, mai./2021. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/mana/a/RL4kSL83HPsh7fPyhCTScXp/#. Acesso em: 22 out. 2023. 

OLIVEIRA, João Pacheco De. A reabertura da fronteira amazônica, os dragões da maldade e 

as perspectivas da democracia brasileira. Confluenze Rivista Di Studi Iberoamericani, 

Bologna, V. 13, N. 1, p. 77–104, jun. 2015. Disponível em: 

https://confluenze.unibo.it/article/view/13087.  Acesso em: 22 out. 2023 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Muita terra para pouco índio? Uma introdução (crítica) ao 

indigenismo e à atualização do preconceito. In: SILVA, Aracy Lopes da; GRUPIONI, Luís 

Donisete Benzi (Org.). A temática indígena na escola: novos subsídios para professores de 1º 

e 2º graus. Brasília: MEC/ UNESCO, 1995. Disponível em: 

http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto44/FO-CX-44-2762-2000.pdf. Acesso em: 27 

ago. 2023. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Os indígenas na fundação da colônia: uma abordagem crítica. 

In: FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima (Org.). O Brasil Colonial 1443-1580. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014. p. 167 - 228. Disponível em: 

https://doceru.com/doc/vvs55c0. Acesso em: 27 ago. 2023. 

OLIVERA, Margarita. Reflexiones Acerca de la Relación entre el Abandono de las Teorías del 

Desarrollo Económico y la Definición de País de Renta Media. In: Colacrai, M.. (Org.). La 

Cooperación Internacional desde la visión de los PRM: Discusiones conceptuales, diseos de 

políticas y prácticas sudamericanas. 1ed. Rosario: UNR Editora, 2013, v. 1, p. 37-60. 

POPYGUÁ, Timóteo Verá. Em vez de desenvolvimento, envolvimento. Povos Indígenas do 

Brasil, 2006. Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/%22Em_vez_de_desenvolvimento,_envolvimento%22. 

Acesso em: 19 nov. 2023.  

POVOS INDÍGENAS DO BRASIL. Localização e extensão das TIs. Povos Indígenas do 

Brasil, [s.d.]. Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs

. Acesso em: 27 ago. 2023. 

POVOS INDÍGENAS DO BRASIL. Quantos são? Instituto Socioambiental, [s.d.]. Disponível 

em: https://pib.socioambiental.org/pt/Quantos_s%C3%A3o%3F. Acesso em: 06 dez. 2023.  

POVOS INDÍGENAS NO BRASIL. Direitos constitucionais dos índios. Brasília: ISA, 2018. 

Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o. Acesso em: 

22 out. 2023. 

https://confluenze.unibo.it/article/view/13087
https://confluenze.unibo.it/article/view/13087
https://confluenze.unibo.it/article/view/13087
http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto44/FO-CX-44-2762-2000.pdf
http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto44/FO-CX-44-2762-2000.pdf
http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto44/FO-CX-44-2762-2000.pdf
https://doceru.com/doc/vvs55c0
https://doceru.com/doc/vvs55c0
https://doceru.com/doc/vvs55c0
https://pib.socioambiental.org/pt/%22Em_vez_de_desenvolvimento,_envolvimento%22
https://pib.socioambiental.org/pt/%22Em_vez_de_desenvolvimento,_envolvimento%22
https://pib.socioambiental.org/pt/%22Em_vez_de_desenvolvimento,_envolvimento%22
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Localiza%C3%A7%C3%A3o_e_extens%C3%A3o_das_TIs
https://pib.socioambiental.org/pt/Quantos_s%C3%A3o%3F
https://pib.socioambiental.org/pt/Quantos_s%C3%A3o%3F
https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o
https://pib.socioambiental.org/pt/Constitui%C3%A7%C3%A3o


79 

 

PRADO JR., Caio. Formação do Brasil Contemporâneo. São Paulo: Brasiliense, 1961. 

Disponível em: 

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_Brasil/Formacao_Brasil-

Caio_Prado.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 

Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 

latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005. Disponível em: 

https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. Acesso 

em: 27 ago. 2023. 

RAMOS, Alcida Rita. The Indigenous Movement in Brazil: A Quarter Century of Ups and 

Downs. Cultural Survival, Cambridge, mar./2010. Disponível em: 

https://www.culturalsurvival.org/publications/cultural-survival-quarterly/indigenous-

movement-brazil-quarter-century-ups-and-downs. Acesso em: 22 out. 2023. 

REDE PENSSAN. II Inquérito Nacional sobre Insegurança Alimentar no Contexto da 

Pandemia da COVID-19 no Brasil. São Paulo: 2022. Disponível em: 

https://olheparaafome.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Relatorio-II-VIGISAN-2022.pdf. 

Acesso em: 06. dez 2023 

REVISTA AMPLITUDES. Questão Indígena na Ditadura Militar. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=pW7duwq3dTY. Acesso em: 22 out. 2023. 

RICARDO, Carlos Alberto (Ed.). Povos Indígenas no Brasil 1980/2013: retrospectiva em 

imagens da luta dos povos indígenas no Brasil por seus direitos coletivos. São Paulo; Brasília: 

Instituto Socioambiental, 2013. 

RICARDO, Carlos Alberto (Ed.). Povos Indígenas no Brasil, 1996-2000. São Paulo: Instituto 

Socioambiental, 2000. 

RODNEY, Walter. Como a Europa subdesenvolveu a África. São Paulo: Boitempo, 2022. 

Disponível em: https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/03/walter-rodney-como-a-

europa-subdesenvolveu-a-africa-1.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significações. Brasília: 

INCTI; UnB; INCT; CNPq; MCTI, 2015. 

SOUSA, Gabriel Soares de. Tratado descritivo do Brasil em 1587. Rio de Janeiro: 

Typographia de João Ignacio da Silva, 1879. Disponível em: 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/242787. Acesso em: 27 ago. 2023. 

SVAMPA, Maristella.  As fronteiras do neoextrativismo na América Latina: Conflitos 

socioambientais, giro ecoterritorial e novas dependências. São Paulo: Elefante, 2019. 

Disponível em: 

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_Brasil/Formacao_Brasil-Caio_Prado.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_Brasil/Formacao_Brasil-Caio_Prado.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_Brasil/Formacao_Brasil-Caio_Prado.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Filosofos_Brasil/Formacao_Brasil-Caio_Prado.pdf
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
https://olheparaafome.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Relatorio-II-VIGISAN-2022.pdf
https://olheparaafome.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Relatorio-II-VIGISAN-2022.pdf
https://olheparaafome.com.br/wp-content/uploads/2022/06/Relatorio-II-VIGISAN-2022.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/03/walter-rodney-como-a-europa-subdesenvolveu-a-africa-1.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/03/walter-rodney-como-a-europa-subdesenvolveu-a-africa-1.pdf
https://afrocentricidade.files.wordpress.com/2016/03/walter-rodney-como-a-europa-subdesenvolveu-a-africa-1.pdf
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/242787
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/242787
https://www2.senado.leg.br/bdsf/item/id/242787
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioambientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Maristella%20Svampa%29.pdf


80 

 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%

20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioamb

ientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Ma

ristella%20Svampa%29.pdf. Acesso em: 27 ago. 2023. 

TRUMAN, Harry. Inaugural Address. Washington, 1949. Disponível em: 

https://www.trumanlibrary.gov/library/public-papers/19/inaugural-address. Acesso em: 27 

ago. 2023. 

TUPINAMBÁ, Casé; TUPINAMBÁ, Ayra. Decolonidades indígenas. In: COSTA, Frederico 

Alves; MESQUITA, Marcos Ribeiro (Org.). Psicologia política no Brasil e enfrentamentos 

a processos antidemocráticos. Maceió: Edufal, 2019. p. 231-241. 

UNITED NATIONS. The 17 goals. Disponível em: https://sdgs.un.org/goals. Acesso em: 27 

ago. 2023. 

VALENTE, Rubens. Os fuzis e as flechas: História de sangue e resistência indígena na 

ditadura. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

 

 

 

 

 

 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioambientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Maristella%20Svampa%29.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioambientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Maristella%20Svampa%29.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioambientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Maristella%20Svampa%29.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7744281/mod_resource/content/1/As%20fronteiras%20do%20neoextrativismo%20na%20Ame%C3%8Crica%20Latina%20conflitos%20socioambientais%2C%20giro%20ecoterritorial%20e%20novas%20depende%C3%8Cncias%20%28Maristella%20Svampa%29.pdf
https://www.trumanlibrary.gov/library/public-papers/19/inaugural-address
https://www.trumanlibrary.gov/library/public-papers/19/inaugural-address
https://www.trumanlibrary.gov/library/public-papers/19/inaugural-address
https://sdgs.un.org/goals
https://sdgs.un.org/goals

